

















































































































































































































































































































































































































































































































Philosophical News  Conveani 167

dominio cristiano cattolico definito dalla rivelazione. Con questa accusa emerge il
problema di sottintendere la nozione di esperienza come propria di una dimensio-
ne “umana” nel senso antropologico del termine. Ma anche, allo stesso tempo, il
problema di sottintendere che la dimensione antropologica necessariamente con-
fligga con la dimensione rivelativa. Si tratta di “problemi”, qui, perché sembra le-
gittimo porsi la domanda se I'esperienza, ancor prima di essere definita immediata
0 mediata (da conoscenza o riflessione concettuale), abbia essa stessa una funzione
di mediazione tra una considerazione antropologica o anche psicologica della re-
ligione e del religioso e una considerazione che presuppone la rivelazione (di Dio,
del divino, del sacro). Questo eventuale ruolo di mediazione potrebbe essere favo-
rito proprio dallo statuto particolarmente complesso della nozione di esperienza
in generale: radicata nel vissuto individuale ma allo stesso tempo necessariamente
aperta all’evenienza di qualcosa di radicalmente contingente per I'individuo stesso,
il quale di fatto finisce per essere da quello costituito. Chi esperisce € qualcuno che
fa qualcosa, ma allo stesso tempo & qualcuno perché esperisce.

Muovendo da questa intrinseca ambivalenza della nozione di esperienza non
si dovra leggere nell’esperienza religiosa un caso particolarmente esemplare per
I’esperienza in generale, dal momento che la specificita religiosa dell’esperienza
sta anche proprio nell’ambivalenza di quanto nell’esperienza religiosa si esperisce?
Infatti, non & il religioso stesso intrinsecamente ambivalente in quanto estraneo e
tremendo da una parte, seducente e affascinante dall’altra? Se chi esperisce € in
generale sempre attivo e passivo allo stesso tempo (forse nel senso pit preciso di
“attivamente passivo” — cosa su cui molti convengono) non ¢ allora questa ambiva-
lenza particolarmente evidente nel caso dell’esperienza religiosa?

Ma interrogando piu a fondo, se questa particolare solidarieta sembra stabilirsi
tra la struttura, la fenomenologia dell’esperienza e quella dell’esperienza religiosa,
cid non rimanda forse ad un’altra solidarieta, piu tecnicamente fenomenologica,
che pud essere istituita tra fenomeno in generale e fenomeno religioso? Infatti,
non mostrano questi ultimi due lo stesso carattere di irriducibilita? Irridicibilita a
spiegazioni appunto riduttive, che snaturerebbero in senso naturalistico, oppure
concettuale-razionale, la specificita del fenomeno religioso come esperienza della
religione e del religioso.

Questa irriducibilita si & imposta storicamente con I'affrancamento della reli-
gione e del religioso, rivendicato nella sua autonomia, da spiegazioni esclusiva-
mente razionali. Tale affrancamento autonomista non ha preso solo la forma della
separazione della religione dalla filosofia, ma anche la forma dell’istituzione di una
filosofia della religione come disciplina *“speciale” — analogamente a come la me-
tafisica speciale si distingueva in epoca medievale dalla metafisica generale. Allora
I'irriducibilita fenomenologica dell’esperienza religiosa non dice forse in maniera
esemplare la specificita problematica di una filosofia della religione che non riduce
la religione alla filosofia “generale” ma fa della religione il problema della filosofia
che e chiamata a divenire “speciale”?

La lettura problematica della filosofia della religione come filosofia speciale €
forse un fatto storico prima che teorico, un fatto storico che pare impensabile



168 ConvegNi  Philosophical News

senza il fatto storico della secolarizzazione, in un certo senso legato a quello del-
la dimitizzazione. La tradizionale tematica della secolarizzazione mette in risal-
to anch’essa un’ambivalenza intrinseca alla sua inaggirabile storicita — che ha per
esempio poderosamente segnato la storia di tanta teologia e filosofia della religione
protestante nella modernita (da Sebastian Frank a Ernst Troeltsch, passando ov-
viamente da Kant e Schleiermacher, per approdare infine alla rivoluzione e radica-
lizzazione “dialettica” di Karl Barth e compagni). Si tratta qui dell’ambivalenza del
positivum storico — quindi della religione pit che del religioso: la religione é ogget-
to di una considerazione oggettivante propria delle scienze esatte da una parte (che
porterebbe a parlare esclusivamente di una “filosofia delle religioni), dall’altra é
fatto contingente la cui evenienza scardina ogni tentativo di oggettivazione dal mo-
mento che presenta essa stessa un’oggettivita che si impone come fatto primitivo
incommensurabile — tipicamente la rivelazione.

Sotto forme diverse é stata spesso posta la questione, nell’incontro seminariale,
di riformulare questa ambivalenza del positivum, proprio nella misura in cui esso
inside la specificita dell’esperienza. Allora, la positivita dell’esperienza religiosa
significa, certo, che la filosofia ne pud parlare oggettivamente, sottolineandone
I’eventuale struttura a priori, ma significa anche, sempre e necessariamente che di
essa se ne puo parlare solo nella misura in cui si & gia fatta proprio quell’esperienza.
Quest’ultima circolarita tra I’'esperienza religiosa e la sua indicibilita, pertanto, da
una parte & intrinseca all’ambivalenza storica della positivita della religione e del
religioso, che costituisce la “specialita” della filosofia della religione come proble-
ma dinanzi all’autonomia irriducibile della religione e del religioso in regime di
secolarizzazione. Dall’altra, questa circolarita non € nient’altro che un modo di
dire proprio l'irriducibilita fenomenologica del fenomeno religioso — fenomeno
religioso che dunque declina ancora una volta proprio quell’autonomia irriducibi-
le della religione e del religioso in regime di secolarizzazione che la filosofia della
religione “problematica” & chiamata a pensare.

Solo nel quadro della complessita qui espressa di ambivalenza, circolarita e ir-
riducibilita dell’esperienza religiosa, andra allora coniugata ogni formulazione di
questa esperienza in termini di interiorita — termini, quindi, chiaramente non psi-
cologici.

Non é dunque un caso che nell’incontro seminariale la questione dell’irriduci-
bilita dell’esperienza religiosa ha costituito insieme la spina nel fianco e lo stimolo
fecondo di discussione, tanto per la nozione di esperienza quanto per quella di
filosofia della religione stessa.

In una prima lettura, questa irriducibilita & spina nel fianco per quanti ritengono
che I'esito tautologico a cui si perviene parlando di esperienza religiosa sia un vizio
capitale che intaccherebbe la comunicabilita filosofica dell’esperienza stessa, ovve-
ro che intaccherebbe la filosoficita della filosofia della religione, la quale sarebbe
cosi necessariamente, in un certo senso, solo filosofia religiosa. Questo senso di
“filosofia religiosa”, qui, viene considerato come uno spauracchio per la filosofia
della religione perché si intende in essa non semplicemente il fatto che si deve pre-
supporre il religioso perché se ne parli (questa resta ovviamente una condizione



Philosophical News  Conveani 169

necessaria e inaggirabile per poter parlare di qualcosa di specifico in filosofia della
religione!), ma il fatto che ci si deve collocare all’interno del religioso accettando
che quello solo detti le regole della sua ricezione filosofica e soprattutto che faccia
guesto in maniera esaustiva e/o determinata.

In una seconda lettura, invece, I'irriducibilita dell’esperienza religiosa costitu-
isce uno stimolo fecondo per quanti sottolineano, appunto, come non si possa
prescindere dall’assunzione del religioso nella sua specificita e autonomia, ovvero
nella misura in cui & il religioso a dettare le regole della sua ricezione filosofica.
Questa posizione lascia aperta la possibilita che la filosofia della religione si dica
ancora “filosofia religiosa”, ma in un senso diverso da come prima inteso, cioé sen-
za ammettere che la filosofia della religione debba abdicare alla sua filosoficita. Cio
e possibile perché la ricezione delle regole dettate dall’esperienza stessa € filosofica
nella misura in cui o quel dettato non & esaustivo e/o determinato, o & comunque
filosoficamente che quel dettato viene recepito, per quanto questo significhi rimet-
tere in discussione, allargare e parzialmente modificare i limiti interni della filosofia
stessa.

Forse questa doppia lettura dell’irriducibilita dell’esperienza religiosa secondo
un’altrettanto doppia interpretazione della filosofia della religione come filosofia
religiosa tocca uno degli snodi fondamentali della discussione filosofica emerso nei
due giorni di lavori seminariali. Particolarmente la seconda lettura, ovvero consi-
derare quell’irriducibilita come stimolo fecondo e non come spina nel fianco, pare
a miei occhi una sfida ardita e degna di essere colta dalla filosofia della religione,
anche perché significa al contempo rivendicare la filosofia della religione cosi sfi-
data come a sua volta una sfida alla filosofia stessa.

Nell’'ambito di questa specifica interrogazione sulla ridefinizione della filosofia
propria della filosofia della religione, & stato ampiamente discusso il ruolo che gio-
cano rispettivamente I’ermeneutica, la metafisica e la fenomenologia — come anche
la loro relazione all’interno della filosofia della religione.

E I’ermeneutica un atteggiamento interpretativo che dipende comunque da una
previa oggettivazione del suo oggetto di interpretazione, 0 non ¢ essa piuttosto
I'atteggiamento che meglio intercetta la specificita dell’oggetto entrando nella sua
logica (per quanto paradossale possa essere) e quindi facendo fare un “passo in-
dietro” alla filosofia stessa? In questo secondo caso il passo indietro della filosofia
corrisponderebbe al passo indietro che anche la religione fa, egualmente rispet-
to alla pretesa del possesso della verita. La filosofia della religione direbbe allora
nient’altro che la complementarieta di filosofia e religione nella loro differenza e
reciproca autonomia?

Questa strategia “negativa” dell’ermeneutica appare opposta a quella tradizio-
nalmente “positiva” della metafisica, che invece assume pienamente il compito di
rendere conto della verita della religione e del religioso nell’esperienza che se ne
fa. Ma quale e quella metafisica che cosi facendo riesce a evitare di applicare alla
religione e al religioso categorie concettuali estranee alla sua essenza fenomeno-
logicamente irrudicibile? Non & solo in quella crisi della metafisica storicamente
legata alla vicenda della secolarizzazione che si pud evitare tale applicazione final-



170 ConveaNl  Philosophical News

mente troppo concettualista? Certo, la grande tradizione occidentale e soprattutto
medievale della metafisica presenta un ampio spettro di varianti che sicuramente
non si riducono alla soluzione concettualista propria del teismo filosofico e di mol-
ta teologia razionale. Ad ogni modo, almeno si pud convenire sul fatto che la me-
tafisica utile per la filosofia della religione problematica non pud non assumere la
sfida dell’ambivalenza del positivum della religione e del religioso, la quale implica
in sé di accettare anche la sfida di assumere la specificita irrudicibile della religione
e del religioso.

In assonanza con molto strumentario operativo di questa metafisica sembrano
porsi molte delle posizioni di filosofia della religione espresse nell’ambito della
filosofia analitica contemporanea. Di particolare interesse sono le sottili analisi che
rivalutano I'importo della dimensione epistemica (ovvero riferita alla credenza)
dell’esperienza religiosa, che pure non si vuole esaustivo per questa stessa espe-
rienza. Beneficia la credenza di una garanzia sulla base dell’esperienza? Oppure
ha la credenza un supporto puramente evidenziale? Queste domande non inter-
rogano propriamente il correlato oggettivo della credenza: dell’esperienza viene
considerata non tanto la sua verita oggettiva quanto piuttosto la sua struttura pre-
sentazionale. Significa questo che I'indagine sulla dimensione epistemica dell’espe-
rienza dice dell’esperienza meno la sua verita e pill la sua veridicita, o ancora la
sua pretesa alla veritd? Insomma, la relazione di credenza ed esperienza disegna
forse un territorio intermedio tra quello meramente doxastico — sempre esposto
alla critica di individualismo — e quello pienamente conoscitivo — che richiedereb-
be la piena assunzione della questione della verita, chiaramente al di la di una sua
formulazione ristretta in termini di congruenza?

Ugualmente in una posizione intermedia sembra collocarsi il ruolo puramente
descrittivo della fenomenologia, la quale nei limiti della sola descrizione rivendica
comunque la fedelta alle cose stesse e la precisione nell’aderire all’essenza specifica,
individuale, del fenomeno descritto. Esercizio di attenzione e di ascolto, piu che di
definizione e spiegazione, la postura fenomenologica sembra particolarmente ade-
guata a rendere conto filosoficamente della specificita irriducibile dell’esperienza
religiosa. Ma non implica questa postura una necessaria interrogazione sui limiti
idealisti dell’operazione di riduzione che sola € capace di veicolare appieno la sud-
detta specificita irriducibile? La fedelta alle essenze individuali permette davvero
di considerare I’'operazione di riduzione come un problema metafisico esterno alla
fenomenologia (un problema meta-fenomenologico), oppure esso va considerato
necessariamente un problema di cui la fenomenologia stessa deve farsi carico? In
guesto secondo caso, sono questi limiti idealisti anche dei limiti rispetto all'impe-
gno realista che invece I'indagine metafisica si assume esplicitamente quando si da
il compito di rendere conto della verita dell’esperienza irriducibile? E quindi non
sono finalmente, e paradossalmente, dei limiti per lo stesso compito di descrizione
da parte della fenomenologia che vuole andare appunto alle cose stesse? Oppure €
la metafisica a continuare ad assumere nel suo compito di indagine della verita un
realismo ingenuo ignaro delle condizioni inaggirabili proprie di qualsiasi esperien-
za che si vuole chiamare tale? Certo, tocchiamo qui problemi che investono, si, il
ruolo della filosofia dinanzi all’esperienza religiosa, ma che forse non sono proble-



Philosophical News  Conveani 171

mi specifici dell’esperienza in quanto esperienza religiosa. E ad ogni modo mi pare
che i limiti della fenomenologia, per quanto eventualmente riconosciuti come tali,
non confliggano con gli intenti della metafisica, ma lascino aperta la compatibilita
tra le analisi fenomenologiche e quelle metafisiche.

Altra strategia ancora sembra quella che considera questi limiti della fenome-
nologia non come un vizio ma come una virtu: una virtl necessaria e intrinseca
all’esperienza religiosa nella sua irriducibilita. Si apre qui la possibilita di una terza
lettura dell’irriducibilita dell’esperienza religiosa: né spina nel fianco della filoso-
ficita della filosofia della religione, né stimolo fecondo per la filosofia in filosofia
della religione, I'irriducibilita dell’esperienza religiosa significherebbe I'esibizio-
ne di un potenziale dissidio disputabile ma inconciliabile tra esperienze. Questo
dissidio non sarebbe allora foriero di un abbandono della filosofia né di una sua
ridefinizione, ma dell’attestazione di uno spazio radicalmente altro rispetto alla
filosofia, lo spazio incolmabile del dissidio. Questo spazio del dissidio si dice come
spazio dell’alterita stessa, in particolare dell’alterita dell’altra persona, essendo ri-
conosciuta I’esperienza irriducibile come intimamente propria, personale. Questo
e lo spazio dell’intersoggettivita come non fondabile sull’interoggettivita e allora,
forse, del dialogo e della comunicazione, in quanto gia sempre necessariamente
etici, perché I'alterita vissuta nell’irriducibilita della propria esperienza é gia accusa
che convoca colui che esperisce ad una disponibilita e ascolto assoluti.

Ma allora ¢ forse questa una ridefinizione filosofica della filosofia della religione,
meglio: una ridefinizione della filosofia propria alla filosofia della religione dinanzi
all’irriducibilita dell’esperienza religiosa — cosi rientrando questa terza lettura nella
seconda? O I'alterita vissuta nell’esperienza irriducibile é in senso stretto alterita
rispetto alla filosofia, la quale dungque non pud che declinarsi negativamente come
affermazione filosofica di resa delle armi filosofiche, dimostrazione (filosofica?)
dell’inconciliabilita filosofica del dissidio inerente all’assunzione piena dell’irridu-
cibilitd dell’esperienza — cosi rientrando questa terza lettura nella prima?

Per testimoniare la ricchezza della discussione di questi due giorni di incontro
seminariale andranno menzionate anche altre problematiche in parte direttamente
connesse con le questioni di fondo su cui si ¢ fin qui insistito.

I tempo non gioca un ruolo essenziale nella struttura irriducibile dell’esperienza
religiosa? Se si riconosce la portata specificamente personale dell’essenza indivi-
duale in gioco nell’esperienza religiosa in quanto irriducibile, non si deve ricono-
scerne automaticamente il valore etico ed esemplarmente morale? La dimensione
trascendente dell’esperienza religiosa (che € altro modo di dire I'irriducibilita di
cui qui si & parlato) non deve rimanere sempre in tensione con un fondo di pura
immanenza, che puo essere detto come fondo di indistinzione rispetto alla hybris
maschile, concettuale e astratta della distinzione — in cid polarizzando sacro e di-
vino in una tensione inaggirabile per I’esperienza religiosa? Non é insita nell’am-
bivalenza del positivum qui spesso ribadita una seria considerazione del correlato
fisico e fisiologico dell’esperienza religiosa, come esso € sottolineato ad esempio
dalle neuroscienze? Ma allora, per altro verso, non & I’'esperienza di un eventuale



172 ConveaNl  Philosophical News

riduzionismo naturalista dell’esperienza religiosa una trasformazione nihilista di
guella stessa esperienza, che finisce cosi per aprire proprio alla trascendenza tipica
dell’esperienza religiosa stessa? O si tratta in quest’ultima operazione semplice-
mente di un avvitamento dialettico autoreferenziale e finalmente intellettualista?

Fin qui non sono stati menzionati filosofi e correnti specifiche, che pure sono
stati ampiamente chiamati in causa durante i lavori seminariali, nonostante il taglio
programmaticamente teorico che in qualche modo si € voluto restituire in questo
testo. Oltre ovviamente a Héring, & capitato di interloquire particolarmente con
autori classici come Troeltsch e la tradizione di teologia liberale protestante, Hus-
serl, Scheler, Guardini, Welte, Zambrano, Alston, Swinburne, ma anche special-
mente con alcune figure della tradizione italiana di filosofia della religione come
Pareyson, Caracciolo, Mancini e Olivetti.

Questi ultimi riferimenti risultano particolarmente preziosi per intravvedere
una continuita ma forse soprattutto un’evoluzione particolarmente interessante
della filosofia della religione italiana, che nel consesso veronese ha espresso tutte le
generazioni filosofiche italiane, da quella dei professori prossimi all’Emeritierung
fino a quella dei giovani dottorandi.

Sono stati relatori Andrea Aguti, Stefano Bancalari, Roberto Celada Ballanti,
Roberta De Monticelli, Adriano Fabris, Mario Micheletti, Marco Ravera, Stefano
Semplici, Sergio Sorrentino, Oreste Tolone e Silvano Zucal; commentatori Damia-
no Bondi, Giovanni Cogliandro, Marco Damonte, Francesco Ferrari, Ezio Gam-
ba, Francesco Ghia, Marco Grosso, Edoardo Simonotti, Hagar Spano, Claudio
Tarditi e Francesco Valerio Tommasi; hanno partecipato attivamente, anche come
presidenti di sessione Emilio Baccarini, Pietro De Vitiis, Giovanni Salmeri. La ta-
vola rotonda sul testo di Héring Fenomenologia e religione ¢ stata introdotta da
due interventi di Roberta De Monticelli e Giuseppe Di Salvatore.

Giuseppe Di Salvatore
Centro Studi del Fenomeno Religioso
giuseppe.disalvatore@centrostudicampostrini.it



Recensioni
Libri



Antonio Allegra, Metamorfosi. Enigmi filosofici del cambia-
mento, Mimesis, Milano 2010. Un volume di pp. 172.

In un panorama costellato di trattazioni filosofiche prevalentemente specialisti-
che e settoriali, & piuttosto infrequente incontrare percorsi di analisi e riflessione
trasversali e ampi, che congiungano in modo originale ambiti disciplinari diversi
pur senza perdere le virtu della chiarezza e del rigore. Questo recente testo di
Antonio Allegra, dedicato al tema della metamorfosi intesa in senso ampio come
fenomeno che dice del cambiamento in modo peculiare, assomma felicemente in
sé tali caratteristiche.

La trattazione mette al centro il nucleo tematico di interesse per disporre poi
intorno ad esso in modo concentrico i contributi e le prospettive di diverse di-
scipline, dalla metafisica classica a quella di matrice analitica, dalla filosofia della
biologia alla teologia, dalle teorie evoluzionistiche alla storia della letteratura. Il
cuore del lavoro & dunque un’analisi ontologica del fenomeno del mutamento e
della trasformazione, ma tale analisi si sostanzia attingendo continuamente a una
diversita di fonti e riferimenti che rendono lo svolgimento del discorso significati-
vamente variegato e variabile.

Fin dalle prime battute I'autore mette in luce la direttrice fondamentale della
propria riflessione, esplicitando come questione cruciale quella del rapporto fra
cambiamento e identita, sostenendo I'impossibilita di pensare adeguatamente ogni
metamorfosi se non in riferimento a una qualche forma di continuita. Tale riferi-
mento acquisisce tuttavia nella metamorfosi una particolare criticita poiché, a dif-
ferenza degli altri tipi di cambiamento, essa mette a tema un mutamento radicale,
cioé un mutamento di forma. Se dunque ¢ la forma stessa con cui le cose ci appa-
iono a modificarsi nelle metamorfosi, diventa urgente chiedersi come sia possibile
individuare un substrato oltre le forme, come si possa pensare la metamorfosi sen-
za smarrirla in una mera molteplicita senza storia e senza processo.

La trattazione di Allegra prende le mosse dal riferimento ad autori classici, come
Ovidio e Dante, per cercare di cogliere come il modo di pensare e descrivere la
metamorfosi, soprattutto in epoca medievale, abbia in qualche modo fin da subito
espresso diffidenza verso I'idea di un cambiamento senza alcuna permanenza. Sot-
to le apparenze sempre mutevoli si nasconderebbe infatti sempre un soggetto che,
se venisse meno, non potrebbe essere raccontato nel suo sviluppo. In questo senso
la metamorfosi, intesa ampiamente, abbraccia molteplici forme di cambiamento,
ma deve anche poter essere distinta dalla morte, cioé dalla semplice fine di svilup-
po di un organismo.



Philosophical News  Recensioni 175

Ambito di analisi privilegiato per circostanziare un concetto potenzialmente
cosi esteso e quello della biologia, innanzi tutto quello della biologia degli insetti e
degli invertebrati, nella quale si osserva immediatamente come la metamorfosi sia
un fenomeno universalmente diffuso. Mettendosi alla scuola dell’esperienza e del-
le scienze naturali, I'autore si interroga speculativamente sulla distinzione fra cio
che permane e cid che cambia, individuando uno snodo cruciale nel rapporto fra
predicati temporali e definizione dei soggetti del mutamento. In questa prospettiva
egli sottolinea la rilevanza del trovare parole che abbraccino appropriatamente
la medesima sostanza attraverso i vari stadi della sua trasformazione, per cui ad
esempio sara logicamente piu appropriato usare sostantivamente il riferimento al
termine ‘batrace’ per abbracciare I’evoluzione da girino a rana o il riferimento al
termine ‘essere umano’ per abbracciare I’evoluzione da bambino ad adulto.

La continuita del cambiamento ¢ d’altra parte definita dal tipo di cosa di cui si
sta trattando. Per questo la comprensione tipologica di cid che muta ¢ fallibile e
prowvisoria, e nondimeno cruciale. 1l rapporto fra concetti unitari e realta cangian-
te implica progressive correzioni e aggiustamenti, per cui solo I'esperienza pro-
lungata nel tempo portera a riconoscere un’unica identita che racchiude insieme
il bruco, la crisalide e la farfalla. D’altra parte non ogni cambiamento puo essere
inteso come metamorfosi: in alcuni casi esso va oltre, in direzione di una maggiore
discontinuita, come nel caso della morte di un organismo.

Il tema teoretico piu rilevante € qui quello del rapporto fra concetti e realta:
estendere troppo o troppo poco i concetti porta a rinvenire nel reale solo essenze
oppure nessuna essenza. Per questo la strada suggerita & quella di costruire una
comprensione di ciascuna cosa a partire dalla presenza di regolarita attendibili
nel suo sviluppo, considerando tali regolarita come indici affidabili di una essenza
permanente e della sua ricorrente dinamica. Nel riferimento consapevole al con-
testo di pensiero della metafisica analitica, Allegra mira dunque ad affermare una
forma semplice e moderata di essenzialismo, intendendo con essenza ‘un certo tipo
di esistenza’ che si manifesta in sostanze che, esprimendo singolarmente un certo
genere, sono caratterizzate da determinati percorsi di mutamento piuttosto che da
altri. In altre parole, il genere sostanziale segna i limiti dell’esistenza dell’individuo
che le appartiene, per cui ogni entita appartiene essenzialmente al proprio genere
e questa appartenenza determina I’'ambito delle sue trasformazioni nel permanere
dell’identita di fondo.

L'analisi non si ferma tuttavia all’lambito della biologia, e intraprende delle
esplorazioni verso altri territori del cambiamento. La prima di queste esplorazioni
avviene in senso teologico e mette a tema il concetto cristiano di resurrezione, pro-
ponendo la metamorfosi come una possibile chiave di lettura.

Anche in questo caso, si osserva, perché vi sia vera resurrezione & necessario
postulare che vi sia una forma di continuita nel cambiamento e che dunque la
morte sia in qualche maniera non una vera e propria fine seguita da un nuovo ini-
zio, quanto piuttosto un passaggio all’interno di un unico processo. L'alternativa
sarebbe dover ammettere che il risorto altri non sia se non una copia, per quanto
nuova e accresciuta, del soggetto precedentemente deceduto. Il risorto non ¢ infat-
ti una copia identica del defunto, quanto piuttosto I’esito di un passaggio ad una



176 Recensiont  Philosophical News

ulteriore condizione di pienezza. Qui si colloca la rilevanza del concetto di anima
come principio di continuita, purché intesa come principio personale e specifico,
forma del corpo e non essenza generica 0 elemento pitagoricamente imprigionato
nel corpo come nella propria prigione.

Anche in questo caso il percorso analitico di Allegra si snoda attraverso un in-
teressante excursus storico, mettendo a tema I’evoluzione del pensiero sulla resur-
rezione nel corso dei primi secoli del Cristianesimo, per muovere poi verso I'atten-
zione dedicata ad esso anche dalla tradizione alchemica, risalendo fino alla teologia
scolastica. Un percorso tortuoso e articolato, sempre comunque alla ricerca di un
principio materiale o spirituale di continuita, disegnando un’idea di resurrezione
intesa come esenzione dai processi di consumazione e corruzione tipici del corpo
stesso.

L'approdo dell’analisi, seppure senza pretesa di esaustivita sul tema, ¢ di fatto
un ritorno alle tesi gia anticipate in precedenza. Le parti non costituiscono mai
I'identita del soggetto mutevole, I'identita é data piuttosto dall’individuo di cui
le parti sono componenti. Cosi anche nel caso della resurrezione il principio di
identita dell’individuo non puo che intendersi di natura personale e non materiale.

La trattazione torna successivamente sulla direttrice principale della metamor-
fosi intesa in senso naturalistico e biologico.

Con le figure di Federico Cesi e Giordano Bruno, si ripropone agli albori della
modernita la ripresa innovativa dell’idea di una ‘grande scala dei viventi’ e della
non facile questione della loro classificazione. In seguito, a partire da un ‘600 che
riscopre significativamente Ovidio e con esso il fascino della metamorfosi e del
mutamento universale, diventa attuale la ricerca del cosiddetto anello mancante
fra le specie e del suo versante oscuro nel confronto con il mostruoso, inteso come
ibrido indefinibile e non collocabile.

Diventa cosi sempre piu centrale la questione delle specie e della speciazione,
articolata secondo l'autore in due parti, fra loro in reciproca dialettica: la neces-
sitd di individuare le entita di base e la necessita di stabilire una tassonomia di
ordinamento fra tali entita. Il passaggio da Linneo a Darwin, in questo senso, ¢ il
passaggio a una concezione ove il tema della trasformazione e della metamorfosi si
fa piu pervasivo, al punto da rendere problematica la questione stessa dell’identi-
ficazione delle specie nel tempo. In quel contesto storico fu innanzi tutto influente
la visione lamarckiana, di carattere nominalista, secondo la quale esistono solo
esseri individui e una dinamica di lenta ma continua trasformazione di tutti essi.
La prospettiva nominalista sulla realta portd logicamente a una rappresentazione
della trasformazione di tutto in tutto, nel decadere del valore delle classificazioni a
mere astrazioni. Anche in Darwin, d’altra parte, si riscontra tale tendenza non pri-
va di contraddizioni, per cui da un lato ogni classificazione puo essere a suo avviso
intesa solo come genealogica e dall’altro perd I'evoluzione stessa viene concepita
come generatrice di specie identificabili. Ci si trova, dunque, da un punto di vista
speculativo, a un inatteso ritorno dell’antica questione degli universali.

L'autore osserva a riguardo come la questione della genesi della specie sia da
tenere distinta rispetto a quella della loro definizione: il processo di speciazione &
altro rispetto alla considerazione della specie come risultato di quel processo. In



Philosophical News  Recensioni 177

altre parole, le specie si mutano, ma mutano quanto alla comparsa e scomparsa dei
soggetti che le istanziano, non quanto alle specie in sé, le quali restano definibili an-
che quando non vi fossero pill soggetti a instanziarle in un dato momento storico.
Si tratta, dunque, di tenere intatta la distinzione fra types e tokens, considerandone
appropriatamente il rapporto, ma senza operare confusioni fra gli uni e gli altri.

Torna dunque a ripresentarsi, per approfondimenti successivi, la proposta te-
oretica di un essenzialismo moderato proposta fin dalle prime battute del libro
come linea di indagine. In questo quadro, I'esprimersi di una determinata essenza
determina I'appartenenza alla specie. Una specie puo certo evolvere in un’altra,
ma questo non pone un problema insolubile al livello dell’individuo, il quale pud
sempre provenire da una specie e al tempo stesso appartenere gia a un’altra. Il
fatto che un discendente da una certa specie si trovi in realtd a esprimere un’altra
essenza, non & di per sé una critica radicale a una lettura essenzialista, a patto che
guesta non si vincoli oltremodo a una concezione fissista delle essenze stesse. Te-
nendo ferma la distinzione fra piano epistemologico e ontologico della questione,
si osserva, € possibile dunque accettare il limite della conoscenza senza per questo
sacrificare radicalmente la possibilita di disegnare un quadro ontologico congruo.

Si inserisce qui la seconda esplorazione dell’autore oltre I’'ambito della biologia,
guesta volta in direzione delle suggestioni proprie dell’epoca della tecnica.

La trattazione si avvia qui dal manifesto cyborg della Haraway e dalla letteratura,
filosofica e non, collegata a quel tipo di prospettiva. Non solo filosofia, dunque ma
pit ampiamente letteratura fantastica, cultura e opinione come ambiti privilegiati
in cui si esprime una sensibilita incline alla mutazione dell’'umano oltre il biologico
e il naturale, intendendo tale processo come il logico proseguimento di quel rap-
porto di manipolazione trasformativa del mondo esterno da parte dell’'uomo che €
la tecnica. Ecco dunque che il transumanesimo é affermato come vero umanesimo,
nel senso dello sviluppo di una virtualita che caratterizza I'umano profondamente,
come radicale contestazione dei paradigmi della “normalita” e della specie su tutti
i piani — biologico, sessuale, storico — in direzione di una dinamica dell’evoluzione
continua, una sorta di ripresa in chiave pragmatica e tecnica delle suggestioni filoso-
fiche di Deleuze. Una vera e propria sfida ai confini fra umano e non umano, organi-
co e tecnico, in direzione di una perenne trasformazione, senza fine e senza finalita.

Eppure, ricorda Allegra, nella metamorfosi la funzione meta non puo essere mai
del tutto separata da quello che & la morphé: il puro e indefinito mutamento ¢ in
questo senso inconcepibile. 1l divenire pud essere infatti tenuto distinto dal morire
solo a patto di mantenere un qualche plausibile riferimento ad una teleologia. Un
divenire puro, ateleologico non avrebbe in sé le risorse per giustificare tale distin-
zione. Anche I'opzione postmoderna, ma di sapore spinoziano, per una Vita-Zoé
indistinta e in continuo mutamento, senza inizio né fine, senza forma né traguar-
do mantiene comunque la necessita concettuale di riferirsi a un qualche sostrato
permanente, fosse anche identificandolo tout court con la materia della totalita in
trasformazione.

In questo contesto, il paradigma emergente di un rapporto fusionale e indistinto
con cid che ¢ altro rispecchia una crisi della soggettivita per cui in fondo non esiste
pil né sé né altro, e dungue non esiste piu propriamente relazione fra i diversi.



178 Recensiont  Philosophical News

In chiusura la trattazione si rivolge a una interessante ricapitolazione delle tesi
chiave attraverso un’acuta messa a tema del rapporto fra forme viventi e metaboli-
smo. Negli organismi viventi, osserva I’autore, emerge chiaro il primato della for-
ma sulla materia. Il metabolismo & esattamente un processo che assume, muta ed
espelle materia per mantenere in vita la forma stabile dell’organismo. L'organismo
vivente € dunque autotelico in questo senso peculiare: nel mantenere e realizzare
se stesso continuamente, in una condizione di relativa stabilita della propria forma.
Per questo accanto al processo metabolico si affianca anche I'azione del sistema
immunitario: I'organismo mantiene la propria forma nel rapporto con I'altro da
sé ma difende anche la forma dall’aggressione di cio che ¢ alieno e lo destabilizza.
Non ogni mutamento € infatti conveniente alla forma, ma puo essere anche per
essa nocivo e contraddittorio. E dunque necessario riaffermare la presenza di un
principio di identita attivo in ogni metamorfosi, che ne definisce senso e orienta-
mento. E d’altra parte & anche importante osservare come il continuo cambiamen-
to costituisca immancabilmente la trama e lo svolgimento stesso di ogni identita.

Nel complesso, I'intenzione filosofica che emerge dal testo & quella di un’am-
biziosa e attuale riproposizione di alcune prospettive ontologiche radicate consa-
pevolmente nella classicita, ma altrettanto consapevolmente pensate all’interno
di problematiche e categorie tipicamente moderne e contemporanee. L'ampiezza
delle fonti e la trasversalita interdisciplinare della riflessione sono in questo senso
I’aspetto piu convincente della trattazione, che si caratterizza anche per una grande
vivacita di esempi e di riferimenti che rendono la lettura genuinamente avvincente e
comunque per lo piu accessibile anche a un pubblico non strettamente specialistico.

Potrebbe forse rimanere in parte deluso il lettore che cercasse I'approfondi-
mento specialistico sui singoli ambiti disciplinari toccati dalla ricerca. La natura
stessa della trattazione rende infatti non esaustivo sui singoli temi lo svolgimento
e la discussione delle posizioni filosofiche presenti sul campo. Non é d’altra parte
dichiaratamente questo I'intento dell’autore e di conseguenza anche tale aspetto
non puo essere imputato come una rilevante mancanza nella qualita complessiva
di questo ottimo testo.

Paolo Monti
Universita Cattolica del Sacro Cuore
paolo.monti@email.it



Giuseppe Bonvegna, Per una ragione vivente. Cultura, edu-
cazione e politica nel pensiero di John Henry Newman, Vita e
Pensiero, Milano 2008. Un volume di pp. 265.

La figura di John Henry Newman ha goduto di una certa notorieta in Italia a
partire dalla sua recente beatificazione, proclamata da Benedetto XVI lo scorso
settembre 2010 durante il suo viaggio in Inghilterra. Dietro questa felice ricorrenza
molte sono state le pubblicazioni d’occasione, atte a divulgare I'opera e la figura
del Cardinal Newman, la cui vicenda di convertito e la cui produzione culturale
hanno, in Italia, un pubblico troppo modesto.

Eppure vi sono testi e ricerche che non nascono specificamente per questa oc-
casione e che hanno il merito di scandagliare in profondita la proposta culturale
del convertito oxoniense, facendone emergere I'originalita e fecondita teorica oltre
che la vasta conoscenza teologica e storica.

La ricerca che Bonvegna compie sul pensiero di Newman si segnala immedia-
tamente per la sua attualita e unicita, in quanto rilegge il contesto e I'opera di
Newman dal punto di vista del suo pensiero politico e delle strutture culturali,
educative e antropologiche che ad esso sono legate.

Si tratta sicuramente di una prospettiva del tutto peculiare, unica in lingua ita-
liana e rarissima anche nella bibliografia in lingua inglese.

Questa angolatura dell’opera newmaniana viene svolta con metodo sicuro e pa-
dronanza dei documenti da Bonvegna, che raccoglie in quest’opera i frutti di una
serie di meticolose ricerche sul tema svolte nel corso degli ultimi anni.

L'analisi ha da subito un andamento in qualche modo provocatorio, iniziando
il suo percorso da una frase raramente ripresa all’interno dell’analisi critica su J.
H. Newman, e tratta dalla sua Lettera al duca di Norfolk: «Noi siamo fedeli verso
la tradizione del quindicesimo secolo. Tutto questo veniva chiamato Torismo, e gli
uomini si gloriavano di questo nhome; oggi viene chiamato Papismo e denigrato».
Questa continuita riscontrata da Newman tra torismo conservatore e dottrina della
fede cattolica sicuramente fece storcere il naso a piu di un inglese, e qualche per-
plessita genera anche nel lettore contemporaneo.

Ebbene, Bonvegna indaga questo legame costruendo un articolato quadro che
da un lato svolge in maniera analitica I’evolversi della politica inglese, soprattutto
dopo le grandi riforme che si attuarono tra il 1828 e il 1833. Contemporaneamente
intreccia questi avvenimenti con la narrazione della biografia di Newman, letta
innanzitutto alla luce dei suoi tormentati rapporti con la Chiesa d’Inghilterra e con
I’'ambiente sociale e culturale legato all’'Universita di Oxford.

Newman, infatti, nasce a Londra nel 1801 e trascorre la prima parte della sua



180 Recensiont  Philosophical News

vita come sacerdote anglicano, per la maggior parte del tempo ad Oxford, dove
viene a contatto sia con le tendenze riformatrici di marca evangelica sia con i ten-
tativi messi in campo da alcuni esponenti del mondo anglicano di non perdere i
riferimenti sacramentali, liturgici e apostolici della Chiesa inglese.

Il testo di Bonvegna mette in luce sia il tribolato lavorio interiore del giovane
Newman, sia i motivi che portarono il fellow di Oriel ad aderire alla corrente “tra-
dizionalista” in nome di una concezione della verita insieme teologica e politica.
Infatti egli vedeva la verita come la roccia cui aderire, i principi di fedelta alla
tradizione e al messaggio biblico come donati all’'uomo in modo che egli potesse
riconoscerli e non come un oggetto proposto alla capacita dell’'uomo di modificarli
e ristrutturarli secondo il proprio arbitrio. Come Bonvegna illustra, & questo I'ani-
mo con cui il giovane Newman assiste alle profonde modifiche della Chiesa inglese
che il Parlamento di Sua Maesta introdusse a cavallo tra gli anni "20 e "30 del secolo
XIX ed € questo lo spirito che lo anima quando aderisce al progetto di difesa della
tradizione anglicana attraverso lo studio e la pubblicazione di testi dei padri della
Chiesa e di saggi di teologia che passano alla storia come movimento trattariano.
Come riportato da Bonvegna, Newman non si sente un politico, «questo perd non
significa che, da un pulpito filosofico, teologico e storico, abbia perso I'occasione
di giudicare i fatti della politica» (p. 31).

Bonvegna ricostruisce quindi la lotta che Newman intraprese all’interno della
teologia e del mondo universitario inglese, ripercorrendo il difficile rapporto tra
la gerarchia anglicana e il potere regio fino a Guglielmo 111 (1688) e poi i rapporti
ancor piu difficoltosi con il Parlamento inglese nel corso del XVII1 secolo. Utiliz-
zando cio che Newman stesso riporta nella Lettera al duca di Norfolk, emerge chia-
ramente dal testo tutto il disagio dello studioso oxoniense di fronte all’avanzata ap-
parentemente inarrestabile di un relativismo religioso che la politica non solo non
combatteva, ma al contrario sosteneva. In questo clima di apparente smarrimento
matura il torismo di Newman, che, nota Bonvegna, va correttamente compreso:

Il conservatorismo di Newman non va inteso innanzitutto come dottrina politica,
guanto piuttosto come principio di natura spirituale, che, a dispetto del termine (to-
rysm), non puo essere confuso con il partito tory, perché si fonda sulla consapevolezza
del fatto che la tradizione anglicana fa parte della ben piu ampia tradizione cattolica
dell’Occidente (p. 32).

E questa la strada che conduce Newman a studiare e diffondere le radici patri-
stiche del Cristianesimo, operando attivamente al Movimento di Oxford a partire
dal 1833 e rileggendo la storia dell’anglicanesimo come una lunga serie di contese
circa il tentativo dello stato di sottomettere la Chiesa inglese e di innervarla di dot-
trine calviniste e luterane, percorso che trova il suo compimento proprio nell’ope-
ra di Guglielmo 111 d’Orange.

La lotta di Newman per la riscoperta delle origini dell’anglicanesimo lo porta
a ripensare alla vita stessa anglicana come ad una Via Media tra protestantesimo e
cattolicesimo, capace di recuperare le verita dell’esperienza della Chiesa dei primi
secoli senza cadere nell’apparente servitu alla monarchia assoluta del papismo.



Philosophical News  Recensioni 181

Tuttavia tale conclusione viene attaccata da molti esponenti della stessa gerar-
chia anglicana e Bonvegna ci conduce a comprendere come, da questa delusione,
Newman maturi la convinzione di dover approfondire ancora meglio la natura del
Cristianesimo. Approfondisce quindi la disputa sul monofisismo ariano dei primi
secoli e comincia a comprendere come la confessione anglicana possa non essere
guella che traduce nella contemporaneita I’esperienza della fede e della comunita
dei Padri della Chiesa. Scrive Bonvegna:

La conversione di Newman al cattolicesimo romano fu il risultato dell’esercizio di
una ragione intesa come risposta a quelle circostanze nelle quali era possibile sentire
sinceramente I’eco della voce di Dio (e non come facolta che decideva senza tener conto
della propria strutturale dipendenza dalla realta, dalla storia e dal Mistero): ecco per-
ché Newman cambio confessione religiosa non soltanto senza rinnegare nulla della sua
battaglia in difesa della Chiesa anglicana, ma essendo profondamente convinto che quel
cambiamento si giustificava con la percezione del fatto che la Chiesa di Roma offriva non
tanto una via di fuga dalla tradizione, quanto la possibilita di viverla pit autenticamente

(p. 72).

A partire dal 1839 comincia un profondo ripensamento della sua appartenenza
alla Chiesa inglese: finisce infatti nel 1841 la pubblicazione dei Tracts, i saggi con
cui anima insieme ai suoi amici il Movimento di Oxford, e si ritira a riflettere pres-
so Littlemore a partire dal 1843. Al termine del suo cammino di ripensamento,
Newman passa alla Chiesa cattolica il 9 ottobre del 1845 e il neoconvertito parte
quindi alla volta di Roma per un periodo di studi e di meditazione; qui decide di
aderire alla congregazione dei Padri dell’Oratorio di San Filippo Neri e di portar-
ne I'esperienza di nuovo in Inghilterra, fa ritorno nel 1847.

Bonvegna passa quindi a sviscerare la posizione del Newman cattolico, che in-
veste il mondo della cultura e della politica inglese con tutta la sua preparazione,
profondita e capacita culturale ed educativa. L'autore comincia ad analizzarne le
prime produzioni apologetiche, costruite intorno alla necessita di difendere il cat-
tolicesimo da una serie di accuse avanzate da personaggi vogliosi di pubblicita e di
facili guadagni, fino alla pubblicazione nel 1850 delle Lectures on certain difficulties
felt by anglicans in submitting to the Catholic Church, una serie di conferenze pro-
nunciate per evidenziare quali siano le peculiarita del cattolicesimo e come esso
fosse in continuita con la ricerca del vero che il Movimento di Oxford aveva messo
in campo. Cosi Bonvegna rilegge la riflessione di Newman sia dal punto di vista
religioso che sociale, quando evidenzia come per il convertito di Oxford:

Bisognava oltrepassare la Manica e imparare dai Paesi cattolici; soltanto alla loro
scuola era possibile apprendere qual modo di trattare la persona che, riconoscendo fino
in fondo il primato delle dimensioni spirituali su quelle materiali, era all’origine di una
convivenza secondo Newman di gran lunga pit umana delle societa nate dalla Riforma
(p. 103).

La polemica di Newman non é tanto rivolta verso il mondo dei servizi o dei diritti
civili presenti nelle societa cattoliche, quanto al fondamento antropologico cui que-



182 Recensiont  Philosophical News

ste dimensioni fanno riferimento. Bonvegna, infatti, nota come in Newman la pre-
occupazione sia duplice: da un lato difendere I'integralita della persona umana, non
omettendo alcuna dimensione dall’antropologia con cui legge il dato storico-sociale.
In secondo luogo, il convertito di Oxford non intende cedere dalla proposta di una
razionalita che non valuti solo gli aspetti materiali e quantificabili della convivenza
umana, ma che sappia invece valorizzare I’educazione della persona ad un rapporto
consapevole e adulto con Dio, rapporto che non puo che avere una forma religiosa
strutturata e storicamente accessibile da parte di ogni persona. Tale modalita dell’in-
contro con Dio é stata decisa e posta da Dio stesso e coincide con la Chiesa cattolica.

La narrazione di Bonvegna investe quindi, nel terzo capitolo, una parte peculia-
re della vita e dell’opera di Newman, che coincide con la sua nomina a rettore della
neocostituita Universita Cattolica di Dublino a partire dal 1851. Questo periodo
coinvolse il futuro cardinale in un lavoro assiduo e molto particolareggiato per la
preparazione, la cura ed il felice esito della proposta educativa e culturale dell’Uni-
versita che gli viene affidata e che produce una grande delusione quando Newman
e costretto a dimettersi dal ruolo di rettore nel 1858.

Assieme a questo dato negativo, pero, I’'avventura di rettore universitario spinge
Newman a dare forma ad uno dei grandi capolavori sulla trasmissione della cul-
tura universitaria, cioé I'opera L'idea di Universita che viene a costituirsi come la
raccolta delle sue lezioni magistrali svolte all'interno e all’esterno dell’Universita
Cattolica di Dublino per spiegarne i contenuti, gli scopi e I'orizzonte formativo nel
guale si inseriva questa istituzione.

Bonvegna ci aiuta a capire come il testo costituisca una tappa fondamentale nel-
lo sviluppo della concezione politica e sociale di Newman: infatti ¢ a partire dalla
sua responsabilita educativa che Newman dettaglia come il compito di un’univer-
sita non possa coincidere unicamente con I’'accumulo di conoscenze specialistiche
o con la trasmissione di un modello sociale che equivale a quello del gentleman,
ma occorre che ogni disciplina collabori esplicitamente al percorso di scoperta che
il maestro e il discente fanno dell’'ultima relazione tra la disciplina studiata e Dio
principio e fondatore di ogni razionalita. | contenuti trasmessi, se corretti, non si
chiudono in una semplice somma algebrica di nozioni, ma si aprono in una do-
manda di significato, cioé «il contrario dell’affannoso accumulo conoscitivo era un
atteggiamento molto simile a quello religioso, in quanto capace di dare significato
unitario alle conoscenze accumulate» (p. 140).

Educare, per Newman, coincideva con I'aprire, sostenere, incoraggiare la ricer-
ca che il singolo intraprendeva del significato della realta, investendo con questo
interrogativo I'intero spettro delle conoscenze ed offrendo la proposta cattolica
come luogo capace di far vivere I’esperienza di una coscienza unitaria del reale.
Bonvegna analizza con cura I'insieme delle opere che Newman compone a corredo
di questi discorsi, evidenziando gli strumenti efficaci di questa pedagogia: il rap-
porto personale tra maestro e discente, la prudenza nello studio e la cura della vita
spirituale, morale ed intellettuale di quanti vi sono impegnati a vario titolo.

E in questo contesto che Newman matura la battaglia culturale e politica per
I'insegnamento della teologia presso I'universita: contro le tentazioni liberali di
escludere questa disciplina dagli insegnamenti universitari in quanto considerata



Philosophical News  Recensioni 183

frutto della coscienza del singolo e quindi impossibile da insegnarsi come scienza,
Bonvegna ci mostra che per Newman:

proprio in forza di questa sua diversita rispetto alla riduzione alla fisica e ad ogni pro-
spettiva che volesse sottacere il suo occuparsi di Dio come creatore trascendente della
realta, la teologia si configurava dunque come quella scienza nella quale non soltanto era
possibile parlare degli attributi di Dio, ma doveva trovare anche spazio la dimostrazione
razionale dell’esistenza di Dio (p. 164).

Nel quarto e quinto capitolo Bonvegna attraversa la riflessione non sistematica
che Newman matura intorno alle nozioni di “stato” e “storia”, compiendo un lavo-
ro di infinita pazienza nel riannodare i fili dispersi nel corpus newmaniano su questi
temi per cercare di rendere accessibile quale fosse il quadro d’insieme che New-
man possedeva e che utilizzava spezzandone I'unita negli strumenti che lui riteneva
piu utili brandire per le sue battaglie. Queste pagine storiograficamente pregevoli
ci danno una visione a tutto tondo di Newman, impegnato contro un’immagine
di tolleranza resa equivalente all’incredulita, contro la secolarizzazione della vita
sociale, pronto a difendere I'autonomia della Chiesa dallo Stato fino al punto di
difendere il diritto della Chiesa a gestire in proprio un almeno minimo potere tem-
porale. Bonvegna inoltre riprende il tema del “torismo” di Newman dandone una
lettura piu profonda e in linea con la sua produzione culturale da cattolico:

il conservatorismo dei papi (cioé I'unico autentico), spiegava Newman, derivava dal
fatto che la Chiesa, essendo da sempre interessata a ricevere protezione da parte del po-
tere civile, non sopportava I'anarchia, riteneva che la rivoluzione fosse un male, pregava
per la pace nel mondo e per la prosperita di tutti gli Stati cristiani e appoggiava la causa
dell’ordine e del buon governo (p. 201).

Diventa questo il metro con cui Newman giudica le scelte politiche del suo tempo
e quindi giudica anche le scelte della politica nella storia del Cristianesimo, che viene
da lui riattraversata con I'intento di scoprirne le movenze profonde e le aperture o
chiusure della coscienza dei singoli e delle societa di fronte alla proposta cristiana.

L'opera di Bonvegna rilegge questi temi evidenziando come Newman ponga in
una ragione illuminata dalla fede la chiave ermeneutica per comprendere le scelte
e gli avvenimenti della storia come della politica del suo tempo.

Questo lavoro di ricucitura, insieme alla minuziosa ricostruzione storica delle rifles-
sioni e degli episodi della vita di Newman, costituisce il valore aggiunto dell’opera di
Bonvegna, che ha il merito dell’originalita della prospettiva con cui guarda al conver-
tito di Oxford, riproponendone la figura e la riflessione politica, teorica e pedagogica.

Naturalmente, in coda al testo e presente una ricca bibliografia primaria e se-
condaria, che danno strumenti di verifica seri e documentati delle tesi proposte
dal testo.

Gianni Bianchi
Universita degli Studi di Bergamo
giannifabio.bianchi@unibg.it



Gabriele De Anna, Causa, forma, rappresentazione. Una
trattazione a partire da Tommaso d’Aquino, Franco Angeli,
Milano 2010. Un volume di pp. 269.

Nel 2001 presso I'editore Il Poligrafo di Padova usciva il testo di De Anna dal
titolo Realismo metafisico e rappresentazione mentale. Un’indagine tra Tommaso
d’Aquino e Hilary Putnam, testo che non solo portava il pubblico italiano a co-
noscenza di un dibattito in corso presso gli analitici, ma che soprattutto mostrava
come il ricorso alla metafisica e all’ontologia di Tommaso potesse aiutare ad affron-
tare temi spinosi dell’epistemologia contemporanea. Esso, pertanto, oltre che pre-
sentare quella corrente denominata da John Haldane *“tomismo analitico”, offriva
a essa un contributo originale e decisivo. D’altronde quel testo poneva con forza
I"interrogativo circa il nesso causale implicito in ogni forma di conoscenza, senza
pero affrontare I’'argomento direttamente.

Il libro pubblicato ora da De Anna era percio atteso dagli studiosi del settore,
in quanto assolve proprio quei compiti & accennati. Restavano (1) da chiarire i
presupposti metafisici della causalita formale, (2) da proporre un’analisi della cau-
salita fruibile nel dibattito contemporaneo e (3) da indicare se e come la causalita
formale puo servire alle finalitd della spiegazione tomistica della cognizione e, in
particolare, a rendere ragione della rappresentazione mentale. Questi tre punti co-
stituiscono proprio la scansione del saggio: ai primi due vengono dedicate le prime
due coppie di capitoli e il terzo viene affrontato nel capitolo quinto, prima di una
breve conclusione, di una esaustiva bibliografia e di un utile indice dei nomi.

L'accurata introduzione si presenta come un’ottima guida in cui I'autore chiarisce
gli obiettivi intermedi che intende raggiungere in vista della tesi finale. L’incalzare del-
le dimostrazioni rende pressoché impossibile riassumerle. Ritengo pertanto opportu-
no limitarmi a presentare le tesi di ciascun capitolo, evidenziandone la progressione.

Il primo capitolo si sofferma sulla teoria ilemorfica, con particolare attenzione
alla distinzione tra forme accidentali e forme sostanziali e alla nozione di materia
intesa come principio di individuazione. Tali principi metafisici vengono utilizzati
nel secondo capitolo per affrontare la questione dell’intelletto umano e delle sue
capacita cognitive. La cognizione viene concepita come un insieme di abilita che
caratterizzano alcune forme di vita e che sono rese possibili grazie all'immaterialita
dell’intelletto, condizione perché i suoi contenuti (cioé le specie intelligibili) siano
universali. A questo punto ¢ possibile, nel capitolo quarto, prendere in conside-
razione la teoria della causalita. Tommaso si rifa alla quadrupla distinzione aristo-
telica, arricchendola di numerosi elementi concernenti la relazione tra le cause



Philosophical News  Recensioni 185

e il loro rapporto con la nozione di spiegazione, che perd non sono sufficienti a
renderla direttamente fruibile nel dibattito contemporaneo circa la filosofia della
mente. De Anna ne & consapevole e si impegna di conseguenza a sviluppare una
teoria della causalita, ispirandosi ai risultati metafisici dei primi capitoli, ma formu-
lando un’analisi della causalita basata sulle condizioni INUS proposte da Mackie
(per le quali la causa & un congiunto insufficiente e necessario all’interno di una
condizione che & nel suo insieme sufficiente, ma non necessaria). La necessita di
guesta mossa & dovuta al fatto che I'ontologia tomista & incompatibile con I’'onto-
logia dei mondi possibili presupposta dall’analisi controfattuale che renderebbe
I'analisi pit spedita, ma fuorviante. Il quarto capitolo insiste ancora sulla causalita,
soffermandosi sui relata causali, cioé su cid che puo essere causa ed effetto. Si tratta
qui di dar conto della possibilita causale delle sostanza immateriali, della natura
della causalita formale e dell’identita formale. Infine i risultati conseguiti in questi
ultimi due capitoli devono essere applicati alle conclusioni emerse nei primi due.
L'ultimo capitolo, il quinto, identifica nella causalita formale il nerbo della teoria
tomista della conoscenza e argomenta come I'identita formale tra mente e mondo
spiega le caratteristiche del processo di formazione dei concetti, senza comunque
trascurare il ruolo della causalita formale nel caso della percezione e del pensiero.

Riporto un solo passo che reputo particolarmente significativo, in quanto de-
nuncia I'aporia presente nelle discussioni contemporanee a cui il libro intende dare
risposta: «il problema messo in luce dall’argomento della permutazione é che, per
guanto precisamente siano specificate le cause delle rappresentazioni, le teorie
causali non riusciranno mai a fissare i riferimenti delle rappresentazioni, in parte
perché ci saranno sempre connessioni causali devianti che soddisferanno tutti i
requisiti specificati, in parte anche perché I'identificazione attraverso i concetti
€ piu precisa e dettagliata dell’individuazione causale [...]. La ragione di questo
problema, secondo Haldane, é che le teorie causali non considerano le relazioni
semantiche, che sono fondamentali per connettere il pensante all’oggetto pensato.
La nozione di forma diventa imprescindibile in questo contesto: ¢ il fatto che un
certo pensiero e un certo oggetto siano formalmente identici che rende quel pen-
siero il pensiero di quell’oggetto. Tra tutte le connessioni causali responsabili per
I'accadere di una certa rappresentazione, le uniche rilevanti a livello semantico sa-
ranno quelle che daranno conto della forma del contenuto della rappresentazione.
La connessione causale, percio, non potra mai essere solo una forma di causalita
efficiente, ma dovra implicare anche rapporti di causalita formale» (pp. 218-9).

I rifiuto della riduzione della causalita alla causalita efficiente implica un rifiuto
dell’empirismo e del razionalismo, con effetti tanto devastanti quanto fecondi per le
principali teorie della conoscenza oggi presenti. Volentieri si paga questo scotto, se,
come mostra De Anna, € finalmente possibile prendere posizione sul tema dell’iner-
ranza delle percezioni e dei concetti e sulla questione della consapevolezza riflessiva
legata all’intenzionalita. L’'abbandono delle posizioni post-cartesiane e post-lockiane
implica un modo “nuovo” — aristotelico-medievale! — di concepire il pensiero che va
visto «come un atto dell’intelletto, atto strutturato secondo la struttura dell’oggetto
pensato. Una specie intelligibile, cosi, risulta essere un’abitudine dell’intelletto ad
agire in certi modi per riferirsi alle cose che instanziano quella specie» (p. 232).



186 Recensiont  Philosophical News

La tesi di De Anna risulta convincente e solleva interesse verso i due presup-
posti sul cui sfondo si muove I'intero libro: (1) il ricorso a Tommaso da parte dei
filosofi analitici puo essere decisivo e (2) I'epistemologia, la filosofia della mente, la
metafisica e I’'ontologia, sono ambiti fortemente interdipendenti e non ha pit senso
tentare implausibili distinzioni settoriali. A fronte di tali aspettative il lettore € per-
suaso a pagare il costo metafisico delle tesi sostenute nel libro, perché, risponden-
do a criteri di economia concettuale, risultano capaci di sostenere I'alternativa piu
plausibile di una filosofia della conoscenza. Il realismo diretto, oggi, non solleva
piul i sospetti suscitati fino a qualche anno fa; la sua versione aristotelico-tomista é
infatti compatibile con I'anti-realismo semantico proposto da Putnam.

Per quanto riguarda il metodo di De Anna, esso puo risultare eccessivamente me-
ticoloso, ma sempre necessario. Egli deve confrontarsi continuamente con gli autori
analitici che propongono tesi alternative alle sue, se vuole raggiungere uno dei suoi
scopi, cioé quello di inserirsi nel dibattito in corso: da qui il confronto serrato con,
tra gli altri, Davidson, Haldane, Hughes, Kenny, Kim, Kripke, Lewis, Lowe, Mackie,
Pashau e Putnam. Il lento incedere dei ragionamenti e I'intreccio delle argomenta-
zioni, solo apparentemente accidentali, accompagnano mano mano il lettore, anche
il meno avvezzo al linguaggio analitico. L’autore mostra una sensibilita e un equili-
brio esemplari nell’interpretare il dettato tomista, usando sempre I'opportuna carita
interpretativa; nel distinguere la posizione di Tommaso dalle intuizioni ascrivibili a
una mentalita tomistica e solo compatibili con essa; nel fruire dei risultati della fisica,
della neurobiologia e delle neuroscienze; nell’'usare esempi pertinenti ed esaustivi;
nel sintetizzare i risultati ottenuti prima di proseguire nel percorso proposto.

L'aver circoscritto I'argomento & un merito di De Anna, al quale non si puo pertanto
imputare di non aver adeguatamente contestualizzato questo dibattito nelle discussioni
pit ampie care ai tomisti analitici, quali il confronto con Wittgenstein che ha storica-
mente promosso la riscoperta di Tommaso, né tanto meno di non aver tenuto conto di
importanti esegeti analitici di Tommaso, quali la Stump. Anche I’essersi smarcato dal
prendere posizione circa la disputa intorno al naturalismo della sua posizione, rispon-
de a condivisibili criteri di opportunita. Unica nota stonata la presenza di un eccessivo
numero di errori di stampa, a partire da un’anomala concentrazione nella nota 52 di
pagina 45, che farebbe pensare a imprecisioni di impaginazione, piu che a refusi.

La lettura del libro & raccomandata ai cultori di Tommaso e ai filosofi analitici
studiosi di filosofia della mente, metafisica ed epistemologia (a cui & propriamente
dedicata, vista la collana in cui il libro é stato pubblicato), ma solo se disponibili a
mettere in questione gli assunti da cui ordinariamente partono e dai quali rischiano
di farsi ingabbiare. Chi teme di doversi spostare in un territorio nuovo della teo-
resi o dell'interpretazione storiografica fara bene a evitarlo. Al contrario studenti
e appassionati della materia dovrebbero vincere I'iniziale resistenza all’incedere
argomentativo, perché il distacco formale delle dimostrazioni cela la possibilita
di plasmare le proprie categorie concettuali e aprire nuove prospettive di ricerca.

Marco Damonte
Universita degli Studi di Genova
marco.damonte@unige.it



Massimo Dona, Il tempo della verita, Mimesis, Milano 2010.
Un volume di pp. 398.

In questo testo Massimo Dona procede, con una serie di scandagli tematici in
parte differenziati ma coerenti, il lavoro teoretico avviato in opere come Sulla nega-
zione (Milano 2004) e L’aporia del fondamento (Milano 2008), dalle quali quest’ul-
tima dipende.

In sintesi, il tema del volume ¢ il rapporto espresso dal titolo tra tempo e verita;
rapporto che, per Dona, é costitutivamente aporetico. Per meglio dire € aporetica
anzitutto la stessa verita, che nelle sue condizioni rimanda a un processo inde-
finito che esclude una fondazione metodica. E la determinatezza di qualsivoglia
proposizione o asserto teorico, detto altrimenti, che rimanda sempre alle proprie
condizioni, né pud ambire a una fondazione assoluta (cfr. p. 28 ad es.). La pretesa,
originariamente greca, di una verita “eterna” si scontra, cosi, con tale struttura
logica; e sposa per converso la struttura della temporalita prospettatasi a partire
dal cristianesimo, in cui la totalita viene rotta quale eternita circolare infranta dalla
novitas radicale (cfr. p. 121 e 144).

Dunque all’eterno ritorno naturalistico subentra I’esperienza aporetica della ri-
velazione — che corrisponde all’essenza stessa della verita. D’altra parte, & la natura
stessa del tempo a rivelare la sua indeterminatezza, giusta la lezione agostiniana.
Per essa le dimensioni temporali sono distinte ma non si escludono tout court: il
presente si apre e determina nelle forme diverse del passato e del futuro.

In questo modo, mentre da un lato si sfugge dalla fuorviante tentazione di libe-
rarsi dalla temporalita in favore dell’eterno, fuorviante nella misura in cui non fa
i conti con I'aporeticita che caratterizza allo stesso titolo tempo e vero, si afferma
anche la potenza della verita. Essa infatti € capace di rappresentare I’aporia fonda-
mentale presente anche nella dimensione temporale. In questo senso I'intenzione
fondamentale del testo di Dona potrebbe essere riassunta nell’avvicinamento di
tempo e verita, di contro al loro tradizionale distacco; avvicinamento che ha luogo
non solo nel senso di una temporalizzazione del vero, ma simmetricamente, e in
maniera piu originale, di una “veritativita” della temporalita. Avvicinamento, inol-
tre, che trova il proprio luogo emblematico e il proprio paradigma esemplare nella
tradizione teologica impegnata a pensare la verita e I’assoluto sub specie cristiana,
ovvero in forma assolutamente irriconciliabile con I’assolutizzazione/eternizzazio-
ne del determinato tentata dal pensiero di matrice greca (il quale, sara bene notare,
ha una storia di successive e talvolta insospettabili incarnazioni che va ben oltre la
filosofia antica).



188 Recensiont  Philosophical News

Suggestivo dunque il tema fondamentale; e assai netta I’'opzione teoretica, che
cerca di congedarsi dalla duplice ossessione della ricerca del fondamento e del
congedo dalla temporalita che segna indubbiamente una linea maggioritaria della
riflessione occidentale. Nutrita soprattutto della meditazione di Andrea Emo e del-
la lezione della filosofia classica tedesca, la riflessione di Dona cerca di fare i conti
con gquestioni letteralmente fondamentali — sia pure risolvendole in una forma che
cerca di restare strutturalmente non-fondamentale e dialettica (in questo senso
la maggiore vicinanza ai classici dell’idealismo, soprattutto con una certa lettura
di Fichte, nonché con le pagine kierkegaardiane pit pregne di densissimo sforzo
speculativo).

Al tempo stesso si tratta di un testo di ardua lettura, forse un po’ rapsodico
nell’esposizione che avrebbe guadagnato da una maggiore sistematicita e una mag-
giore cura stilistica.

Antonio Allegra
Universita per Stranieri di Perugia
antonio_allegra@yahoo.it



Roberto Esposito, Pensiero vivente. Origine e attualita della
filosofia italiana, Piccola Biblioteca Einaudi, Torino 2010. Un
volume di pp. 265.

Riuscire a rintracciare il filo rosso sotteso all’intricata vicenda della filosofia ita-
liana non é cosa da poco, tuttavia questo € I'obiettivo che si prefigge la nuova opera
di Roberto Esposito. Impresa difficile, ma certamente ricca di possibilita qualora
la si portasse a compimento. Chi scrive, quindi, vorrebbe cercare di mostrare se,
e in che modo, I'autore sia effettivamente giunto alla meta, esplicitando alcuni dei
concetti che sono sembrati pit meritevoli (o piu ostici) durante la lettura.

La premessa che rimane sullo sfondo, ma comungue necessaria a comprendere
il volume, & il venir meno delle grandi strutture di riferimento della filosofia oc-
cidentale che potremmo riassumere, anche se in maniera un po’ grossolana, nei
tre cespiti rappresentati dalla filosofia analitica anglosassone, dal decostruttivismo
francese e infine dall’ermeneutica tedesca. E all’interno di questa situazione pre-
caria che recentemente si ¢ iniziato a parlare di una “Italian Theory”, esattamente
come qualche tempo fa si parlava di “French Theory”. La filosofia italiana sembra
tornare in auge, in particolar modo in territorio americano. Perché? Ovviamente
perché ci troviamo di fronte a un pensiero differente, con caratteristiche che lo
contraddistinguono: in opposizione con le tradizioni ricordate sopra, la filosofia
italiana si distanzia da quello che Esposito chiama “il primato trascendentale del
linguaggio”. Questa tematica non & soppressa, ma “contestualizzata”, e questo
risulterebbe chiaro analizzando quella variegata costellazione di protagonisti del
pensiero italico (per citarne alcuni: Macchiavelli, Bruno, Vico, Leopardi, Galileo,
Campanella, Croce, Gramsci) tutti accomunati dalla passione e dall’indagine sulla
relazione tra politica, storia e vita, che e poi quel legame “costitutivo” che rap-
presenta il “contesto” in cui il linguaggio € inserito. Ma non c’e solo questo: il
grande pensiero italiano non & mai stato una “filosofia dello stato” o, per essere
piu precisi ci troviamo di fronte, secondo l'autore, a una filosofia che ha preso
sempre le distanze dai poteri costituiti, dalle istituzioni come lo Stato-Nazione e la
Chiesa. La storia della penisola & una storia di frammentazione ed ¢ a causa di que-
sto che il pensiero italico pud essere definito, per dirla con Deleuze, una filosofia
“deterritorializzata”. Esposito sottolinea come questa caratteristica, in un’epoca di
globalizzazione, venga percepita pit come una risorsa che come una mancanza. Lo
studioso che si accostasse alla tradizione di pensiero sorto in Italia scoprirebbe in
essa strumenti innovativi per adattarsi alla nuova era globale. E il tema del conflitto
infatti la radice e allo stesso tempo la soluzione del problema. La modernita ci ha
mostrato impianti di pensiero che si opponevano al caos insito nella natura delle



190 Recensiont  Philosophical News

cose definendo un ordine a esso alternativo. Secondo Esposito la filosofia italiana
invece ha sempre pensato quest’ordine a partire dal conflitto, imbrigliando le sue
energie e volgendole verso nuovi obiettivi, rendendole “argani” dalla forza costrut-
tiva impareggiabile (e qui sembra essere la lezione di Macchiavelli e di Giordano
Bruno a ispirare I'autore). In Italia quindi nasce un pensiero resistente e dissidente,
duttile e concreto, che nel conflitto cerca quella potenza in grado di non far deperi-
re la forza politica. Questa € in buona sostanza la “materia” che I'autore ci espone,
la quale tuttavia lascia aperte delle domande e delle questioni irrisolte.

Il titolo del libro sembra promettere una disamina del pensiero italiano in senso
generale quando in realta esso viene affrontato secondo un taglio ben preciso. La
scelta degli autori trattati lo conferma. Si parla di Gianni Vattimo e di Massimo
Cacciari ma perché escludere, ad esempio, una figura cosi rilevante per il dibat-
tito filosofico italiano come Emanuele Severino? Egli, a quanto pare, non rientra
all’interno di quei caratteri costitutivi della filosofia italiana enucleati da Esposito,
i gquali sono intrecciati senza soluzione di continuita con il ragionamento politico.
La speculazione pura risulta quindi meno italiana (e soprattutto meno attuale) del
pensiero “conflittuale”? Siamo davvero sicuri che all’origine della filosofia che ca-
ratterizza la nostra penisola ci sia solo questo: resistenza e antagonismo? Anche
ammessa la premessa di Esposito che vede nella filosofia una sorta di grande appa-
rato per costruire “macchine concettuali” in grado di analizzare la vita allo scopo
di trasformare la realta (come a dire che dal pensiero si vuole passare all’azione
per mezzo di forze performative) rimane comunque da chiedersi la direzione da
prendere.

Pensiero vivente € un libro destinato a un pubblico che gia conosce I'opera di
Roberto Esposito, che sia quindi in grado di apprezzare i codici in esso presenti
e le premesse da cui parte. A chi invece il testo fosse nuovo, esso potrebbe pre-
sentarsi come un po’ ostico, con dei sottintesi che spesso non vengono esplicati,
rendendo cosi piu difficile, seppur non impossibile, gustare I'originalita dell’impo-
stazione. Il compito che il volume si prefigge non € certo semplice e cid nonostante
il tentativo puo0 dirsi riuscito: da una parte Esposito aggiunge un nuovo capitolo
alla narrazione della propria impostazione filosofica e allo stesso tempo getta le
basi di un percorso che andra certamente approfondito da altri studiosi del cam-
po. Possiamo concludere, parafrasando I'autore, che il pensiero (politico) italiano
resta in ascolto, aperto piu di altri all’'ampio ventaglio delle possibilita, e in esso
rimane, acutamente presente, I’esigenza di trasformazione.

Andrea Ciceri
Universita Cattolica del Sacro Cuore
andrea.ciceri@unicatt.it



Guglielmo Forni Rosa, L'amore impossibile. Filosofia e let-
teratura da Rousseau a Lévi-Strauss, Marietti, Genova-Milano
2010. Un volume di pp. 199.

«ll paese delle chimere»: cosi il Rousseau delle Confessioni definisce il mondo
della fantasia poetica, sottolineando il valore della verita radicale che soggiace alla
creazione artistica, di contro alla contraddittorieta e limitatezza di ogni esperienza
umana. Questo paese «¢ il solo degno di essere abitato quaggiu, e il nulla delle cose
umane ¢ tale che salvo I'Essere che esiste di per sé non esiste nulla di bello se non
cio che non esiste». Anche Giulia, la giovane nobildonna protagonista della Nuova
Eloisa, romanzo epistolare del filosofo francese, di fronte alla passione impossibile
per il suo precettore, con il quale non potra mai convolare a nozze, ripete con insi-
stenza la formula «non esiste nulla di bello se non cid che non esiste»: I'amore piu
vero appartiene alla sfera dell'immaginazione, mira a cid che non esiste, si realizza
nella Bellezza e nella Verita assolute, prevarica i conflitti terreni di istinto e ragione
per trionfare nell’ldea, non si consuma nella quotidianita dell’esistenza e per que-
sto & destinato a non estinguersi. La Verita e il Bene risiedono dunque in un mondo
ideale, che & sia quello dell’amore senza tempo che riscalda il cuore di Giulia, sia
quello in cui si proiettano le piu sublimi creazioni filosofiche e letterarie. Ecco
dunque spiegato il titolo dell’opera che si sta recensendo, titolo che si apprende
appieno solo dopo aver letto I'intero libro ed essere approdati all’'ultimo capitolo
(L'amore impossibile. Passione e matrimonio nella «Nuova Eloisa»): I'<amore im-
possibile» tra la filosofia e la letteratura consiste in un rapporto complesso, spesso
in un sottile scambio di ruoli, dal quale scaturisce la rivelazione di verita supreme.
Forni Rosa affronta tale tematica attraverso otto saggi, che corrispondono ad al-
trettanti capitoli tesi a indagare la relazione esistente tra il campo filosofico e quello
letterario: ogni saggio € dotato di una sua indipendenza e scandaglia la materia
secondo un suo specifico punto di vista.

Il primo capitolo (Che cos’é un’autobiografia? Modelli e problemi della confes-
sione) si occupa del genere autobiografico, dal racconto odissiaco di Ulisse nella
reggia di Alcinoo, dalla Lettera VII di Platone e dalle Confessioni di Sant’ Agosti-
no fino ai grandi scrittori dell’epoca moderna, quali Rousseau, Goethe, Tolstoj,
Dostoevskij e Thomas Mann, dall’interpretazione psicologica dei sistemi filosofici
propria del Dilthey dell’Introduzione alle scienze dello spirito al Cassirer di Spirito
e vita, secondo il quale «ogni interrogativo sull’essere riconduce alla fine all’'unico
interrogativo sull’'uomo». Sullo sfondo di quest’ultima questione esistenziale (se-
condo Cassirer «il problema della metafisica si trasforma in questa unica domanda
radicale»), I'autobiografia viene dungue considerata un «luogo» da cui puo partire



192 Recensiont  Philosophical News

una ricerca sull’essere e sul mondo. Su tutto aleggia la vita dello «spirito», della
fantasia creativa in grado di inoltrarsi verso le verita pit profonde, sulla scia del
Goethe di Poesia e verita, il quale mirava a «produrre nella vita una seconda vita
per mezzo della poesia».

Il secondo capitolo (Claude Lévi-Strauss: dal dubbio antropologico alla metafisica
dell’inconscio) affronta il complicato problema della dimensione soggettiva che ri-
siede nelle scienze antropologiche e nella ricerca etnologica. Claude Lévi-Strauss,
padre dell’antropologia strutturale, ricerca la struttura matematica della realta so-
ciale, vuole scoprire le leggi e i meccanismi propri di un’occulta Ragione univer-
sale. Nel fare questo, € inevitabile che I'antropologo venga coinvolto in una totale
interrogazione sull’'uomo: mentre osserva, si fa anche osservato, oggetto della pro-
pria indagine. Non si puo nascondere la dimensione soggettiva di questo processo
e, difatti, Lévi-Strauss non la nega, affermando che, poiché nell’antropologia & in
gioco la comprensione dell’altro come uomo, la posizione confessoria & fondamen-
tale per una corretta indagine («E I'etnologo, che cosa scrive se non confessioni?»).
Il punto centrale é che I'ineliminabile momento soggettivo deve poi subordinarsi
alla determinazione oggettiva: I'«apprendimento interno» dell’osservatore deve
essere positivisticamente «trasportato nei termini dell’apprendimento esterno»,
ovvero oggettivato e formalizzato.

Nel terzo capitolo (Borges, o della solitudine) viene analizzata I’'opera del grande
scrittore argentino sulla base di due assunti. In primo luogo si evidenzia come Bor-
ges si serva di una «scrittura classica» (in opposizione a una «scrittura romantica»),
ovvero teorizzi il classicismo come «postulazione della realta», accordo naturale di
parole e cose, segni e significati: la sua scrittura & un «gioco di simboli rigorosamen-
te organizzato» e la struttura, la «forma logica» che regge la narrazione non é affatto
occulta, bensi esplicitamente presentata, modificata e discussa col lettore, tanto che
i racconti di Borges presentano in primo piano un elemento formale che si richiama
o si modifica da un testo all’altro sulla base di una fondamentale continuita. 1l se-
condo punto affronta il «mito della letteratura senza autore»: come rileva Genette,
in Borges & a tratti presente una visione estrema o panteistica tale per cui la lettera-
tura universale viene concepita come una vasta creazione anonima in cui ogni auto-
re e soltanto I'incarnazione fortuita di uno Spirito intemporale e impersonale, uno
spazio omogeneo e reversibile in cui le particolarita individuali non hanno valore.

Il quarto capitolo (Michail Bachtin: il romanzo polifonico di Dostoevskij) scan-
daglia I'opera del grande romanziere ottocentesco alla luce degli studi di Michail
Bachtin, a partire dall’importante scritto Dostoevskij. Poetica e stilistica. Bachtin
cerca una comprensione della letteratura come «enciclopedia» e non come «siste-
matica»: a partire da cio, il formalista russo constata che in Dostoevskij si fonde
una pluralita di coscienze equivalenti con i loro singoli mondi, le quali riescono a
conservare la propria incompatibilita nell’'unita di un certo evento. La caratteri-
stica fondamentale dell’opera di Dostoevskij consiste dunque nella pluralita delle
coscienze indipendenti disgiunte, in una polifonia di voci pienamente autonome:
I’'unita dei romanzi & data non da una coscienza (autore, personaggio portavoce) e
dal suo mondo, come nel consueto romanzo «monologico» della tradizione euro-
pea, bensi dall’'unita dell’evento, dall’'unita di una struttura.



Philosophical News  Recensioni 193

Il quinto capitolo (L'autoalienazione del soggetto nell’'ultimo Rousseau) analizza
I’evoluzione del pensiero di un Rousseau ormai maturo, il quale, nelle Réveries du
promeneur solitaire lascia emergere il limite di essenzialita e di consapevolezza e
insieme di angoscia e di tensione cui & pervenuta la sua situazione umana. L'intera
esistenza di Rousseau si fonda sulla coscienza di una differenza che lo divide dal
suo ambiente storico-sociale e, difatti, nelle stesse Réveries rivela un forte spirito
polemico nei confronti dei philosophes: «La loro filosofia é fatta per gli altri; io ne
avrei bisogno di una fatta per me». Respinto dagli ambienti colti, abbandonato da
tutti, egli non trova piu un’immagine di sé cui abbandonarsi con fiducia («Sono
dungue solo sulla terra, senza fratelli, né parenti, né amici, né altra compagnia
che me stesso... Ma io, separato da loro e da tutto, che sono i0?») e, richiudendo
pericolosamente I'io in se stesso, giunge ad asserire: «Scrivo le mie Fantasticherie
soltanto per me».

Nel sesto capitolo (Cassirer e la dimensione simbolica) si esamina la nozione
cassireriana di «forma simbolica», la quale compare gia nelle opere del Cassirer
degli anni Venti e affonda complesse radici nella cultura neo-kantiana, nella rifles-
sione estetica e nella scienza naturale della fine del X1X secolo. Semplificando, si
puo affermare che per il filosofo tedesco un simbolo non € una cosa o un oggetto,
ma una legge (una «forma») che permette la scoperta di piu oggetti o di campi
diversi dell’esperienza. Se ad esempio prendiamo una sfera, questa & la legge, ma-
tematicamente determinata, che ci permette di conoscere, esprimere, comunicare
ogni sorta di cose rotonde. In una stessa legge sono presenti diverse possibilita di
determinazione o espressione o oggettivazione che riguardano i settori piu diversi
e percio il simbolo ha una particolare intensita: esso non & una cosa, ma una funzio-
ne e per di pit una funzione molteplice. Partendo da queste riflessioni, il discorso
approda al Saggio sull’'uomo, in cui Cassirer cita I’esempio di Goethe, il quale, nel
titolo stesso della sua autobiografia Poesia e verita, indica un significato importante
della relazione simbolica: la memoria poetica si serve necessariamente dell’imma-
ginazione non perché voglia mentire o falsificare i dati, ma perché cerca la verita a
partire da una riorganizzazione simbolica del suo senso.

Il settimo capitolo (Un mondo oltre il mondo. Vita e poesia nella formazione del
concetto di spirito) affronta la relazione vita-poesia, aspetto decisivo della relazione
vita-spirito che ha occupato tanta parte della cultura tedesca nell’Ottocento e nel
primo Novecento. Lo «spirito» € una sfera omnicomprensiva di possibilita vitali,
che non coincide con la vita reale, con le possibilita effettive di esperienza, ma,
sorgendo da queste, le supera e le approfondisce verso una verita ultima. Cosi il
Dilthey del saggio Goethe e la fantasia poetica afferma che «la poesia é rappresen-
tazione ed espressione della vita» e, dopo aver sottolineato il rapporto tra poesia e
realta, evidenzia che la «fantasia poetica», motore della creazione artistica, stabi-
lise un nesso tra ricordo e immaginazione. Per il giovane Nietzsche de La nascita
della tragedia ogni conoscenza del passato € «arte» € non «scienza», espressione
soggettiva del ricercatore, confessione del suo rapporto con I'oggetto, piuttosto
che descrizione dell’oggetto stesso. Nel Werther Goethe compie un processo di
«tramutazione della realta in poesia», trasformazione il cui impatto si rileva tanto
forte da far si che altri ritengano di dover «tramutare la poesia in realta, imitare un



194 Recensiont  Philosophical News

tale romanzo e spararsi». Il rapporto vita-poesia emerge anche nella Nuova Eloisa
di Rousseau, la quale nasce essenzialmente dalle delusioni della realta: & una specie
di compensazione ideale o fantastica che I'autore si concede dopo aver lasciato la
confusione e i conflitti della vita parigina.

Dell’ultimo capitolo (L'amore impossibile. Passione e matrimonio nella «Nuova
Eloisa») si & gia detto in apertura.

Per concludere, nel suo insieme il libro offre la possibilita di esaminare il rap-
porto tra filosofia e letteratura da una specola privilegiata, I’osservatorio di uno
studioso che ha il merito di possedere una cultura ampia e articolata, capace di
spaziare in modo trasversale nel campo di diversi ambiti di ricerca. Si potrebbe
avanzare una sola critica: i singoli capitoli, dotati in sé di un alto valore, sovente
stentano a manifestare quei tratti comuni (pur presenti, ma spesso non evidenti e
rintracciabili solo in seguito a un’analisi profonda) che dovrebbero giustificare la
loro unione sotto un solo titolo. Si sarebbero forse rivelati opportuni una premessa
generale o brevi cappelli introduttivi ai singoli capitoli, in modo da guidare il letto-
re lungo il fil rouge che unisce le varie sezioni.

Emanuele Romanini
emanuele.romanini@email.it



Isabella Guanzini, Lo spirito e un 0sso. Postmodernita, ma-
terialismo e teologia in Slavoj Zizek, Cittadella editrice, Assisi
2010. Un volume di pp. 261.

Per un autore come Slavoj ZiZek il lavoro del pensiero deve sempre confrontarsi
con la prova della realta: fatto-vero anche grazie alla scena di un film. Non entre-
remmo nel mood teoretico di ZiZek senza strizzare I’'occhio alla settima arte.

Iniziamo, dunque, da Casey — personaggio rubato alla sapienza visiva di John Ford
che, nel 1940, firma con The Grapes of Wrath (Furore), ispirato al romanzo di John
Steinbeck, un capolavoro assoluto della storia del cinema — e dalle sue parole decisive:

Mi sono chiesto: ma che sara questa cosa che chiamano Spirito Santo? Forse & amore.
Ma io amo tutti cosi tanto che a volte potrei scoppiare. Insomma forse non esiste il pec-
cato e non esiste la virtu. Esiste solo quel che la gente fa. Certe cose che la gente fa sono
belle; certe altre meno belle. E non c’é proprio nient’altro da dire.

Casey (John Carradine) € un predicatore. O meglio, lo era. Era un predicatore
prima di perdere lo spirito. Ora non & pit sicuro di niente e non ha niente da pre-
dicare. Si consola sorseggiando gin. Accovacciato ai piedi di un grande eucalipto,
scomposto dal vento, confessa — con forza profetica — il proprio smarrimento al
giovane Tom Joad (Henry Fonda). Ricorda quando, un tempo, teneva sermoni
camminando, come un saltimbanco, sulle mani o in equilibrio sul tetto di una
stalla. Le sue parole infervoravano le ragazze. Le ragazze svenivano. Casey si avvi-
cinava per confortarle, ma finiva sempre con I'amarle. Allora, stretto dal senso di
colpa, pregava... ma non serviva a nulla. Pensava di non meritare la salvezza, anche
se, per lui, una ragazza non era semplicemente una ragazza: era una creatura sacra
che doveva essere salvata... “I asked myself, what is this here called holy spirit?
Maybe that’s love”. Saranno le storture della Storia e I'intreccio della sua storia con
quella di Tom Joad, in viaggio dall’Oklahoma alla California per sfuggire, con la
sua famiglia, alla miseria, a dischiudere I’enigma di quell’amore che, senza esitazio-
ne, aveva fatto affermare a Casey: “It’s just what people does”.

Lo struggimento che segna il volto ruvido, dolcissimo, di Casey — predicatore e
ubriacone, clown e profeta — nel tentativo di rendere amore lo spirito perduto, €
presente anche nel saggio di Isabella Guanzini. Siano gli occhi spaesati di Casey a
guidarci nell’avventura speculativa che le pagine dense — serrate nell’argomenta-
zione, radiose nelle intuizioni — di Lo spirito & un 0sso raccontano.

La posta in gioco € il “fuori-luogo” della filosofia ZiZzekiana: I'incontro pertur-
bante con gli indizi teologici disseminati nei «testi animati — come libri pop-up —»
(p. 11) del filosofo di Ljubljana.



196 Recensiont  Philosophical News

La teologia & il “fuori-luogo” della filosofia di Zizek in due sensi:

1) idealismo tedesco e psicoanalisi lacaniana reagiscono e si fanno operativi pro-
prio nello spazio dell’ortodossia cristiana;

2) la lettura lacaniana di Hegel, che innesta idealismo ed esistenzialismo (la tesi
hegeliana, “I'’Assoluto & Soggetto”, si confonde con I'angoscia del “Singolo” kier-
kegaardiano), scava il “thriller del cristianesimo”, I'idea cioé che Dio sia esposto
e fragile. La “kenosi del Padre” diventa pensabile, pero, solo a partire da un
radicale e inaggirabile materialismo, senza il quale I'Evento cristiano si dissolve
e, con esso, la verita dell’'uomo. Incarnazione ed Ecce homo diventano paradigma
dell’'umano, sola resistenza possibile nel panorama postmoderno che ha estenua-
to I'lo, narcisisticamente rarefatto, ridotto all'imperativo del godimento. La teo-
logia ZiZzekiana diventa cosi, dopo aver riletto la storia di Dio e quella dell’'uomo
alla luce di agape, la prima radice di una nuova ontologia politica:

La buona notizia del Vangelo, I'amore come pura gratuita, costituisce quel nocciolo
duro e sovversivo che per I'ateo materialista risulta fondamentale e insuperabile per
pensare la costituzione umana degli affetti e della mente. Da questo spregiudicato rico-
noscimento dell’inedito cristiano viene la possibilita di una rinnovata condizione etico-
politica, in grado di articolare in modo significativo i legami sociali e le pratiche condi-
vise (p. 94).

Questa inaudita liberta si manifesta solo nella misura in cui I’'esperienza religiosa
sospende e, al contempo, fonda la dimensione etica, proprio come avviene al “ca-
valiere della fede”, Abramo:

La vita religiosa [...] non appare mai rassicurante, ma sempre in sospeso, attraversata
da istanti di angoscia assoluta, cosi che la coscienza vive I'impasse dell’incomprensione,
nel silenzio della sua solitudine. E impossibile, infatti, per Kierkegaard dare ragione del
proprio atto di fede, illustrare la differenza del suo senso assoluto. Abramo non puo
parlare, altrimenti e perduto [...] solo la perdita, la lacerazione, il punto abissale della
contingenza, che sembrano cid che piu mi separano da Dio, sono cid che in realta mi
uniscono a Lui (p. 173).

E interpretando la dinamica kierkegaardiana della “ripetizione”, rielaborata
dalla filosofia della storia benjaminiana del “futuro anteriore” che, secondo Zizek,
si manifesta il senso reale della liberta: «La dialettica storica presuppone un’opera-
zione di riattivazione delle potenzialita emancipatorie, delle idee rivoluzionarie, la
cui gestazione é avvenuta in un passato storico tradito, rimasto irrealizzato [...]. Se
da una parte la ripetizione € cid che lega, cio che incatena a cio che é stato, dall’al-
tro e cio che libera e che spinge ad agire» (pp. 171-172).

Cristo che sceglie se stesso fino alla croce € I'atto archetipico cui 'uomo deve
guardare quando ripropone la scelta originaria di sé. E nell’eccezione del “Singo-
lo” che puo prodursi universalita:

Il mondo si salva, grazie a una manifestazione evenemenziale di Dio, impossibile da
nominare e da afferrare, che si incunea nella storia aprendola al mistero e rivelandone
il senso: tale rivelazione interpella gli uomini nel loro spazio di vita pit normale, si offre



Philosophical News  Recensioni 197

nell’autenticita di gesti ordinari, comprensibili a tutti, in paesaggi familiari, che sembra-
no tuttavia generarsi da una dimensione profonda, da un Tempo originario. Lo spirituale
diviene nel cristianesimo I'umano piu autentico [...]. Nello stesso tempo, il Singolo coro-
nato di spine, I'Ecce homo che offre se stesso, aggiunge Zizek, nella mite potenza della
sua persona, rappresenta I’'unica figura autentica di umanita, la sola forma possibile di
pienezza dell’'umano [...]. In rapporto a Cristo, ogni soggetto diviene, lacanianamente,
soggetto barrato, esistenza in angoscia, presa in un inevitabile e tragico stallo, laddove
creda di realizzarsi compiutamente in se stessa (pp. 211-213).

Lesito sconcertante del percorso teoretico di ZiZzek viene tematizzato a partire
dall’assunto fondamentale che costituisce il cuore pulsante della sezione V della
Fenomenologia dello spirito: “lo spirito € un 0sso”.

Qual ¢ il senso profondo di questa affermazione?

Non si deve intendere I'ipotesi frenologica in termini riduzionistici: la forma del
cranio struttura la vita della mente. Si tratta piuttosto di cogliere che, al di la di
ogni dualismo,

anche la materia piu inerte viene attraversata dallo spirito [...] anche I’0sso piu insi-
gnificante diviene traiettoria e movimento spirituale, cosi come negli infimi dettagli di
una situazione quotidiana risplende, balthasarianamente, la presenza eminente, benché
sottilissima e fragile, dello Spirito.

Questo significa, nello stesso tempo, che pud darsi Spirito se ¢’¢ un 0sso, e cioé un
dato materiale, una presenza contingente, un frammento di vita, in cui possa incarnarsi,
in cui possa farsi mondo [...]. Senza “un o0sso da mandare giu”, non si da semplicemente
esistenza, non si costruisce alcun senso possibile (pp. 19-20).

Isabella Guanzini sviscera le implicazioni sottese all’ipotesi frenologica artico-

lando il suo lavoro in quattro capitoli:

1) Estenuazione postmoderna dell’io.

2) Ricomposizione del “soggetto scabroso”.
3) Idee per un materialismo cristiano.

4) Teologia postmoderna di agape.

Chiave di volta per I'intero percorso argomentativo del saggio € I'analisi — accatti-
vante anche dal punto di vista storico-filosofico — della prospettiva che Zizek espone
nel suo Il soggetto scabroso. La certezza del cogito cartesiano, che deve restare indubi-
tabile (se si perdesse la coscienza si dissiperebbe anche il suo fondo oscuro), diventa
verita solo quando “la notte del mondo” che abita il soggetto si manifesta nel deside-
rio. Si tratta di un desiderio che divide il soggetto al suo interno, di un’“intimita stra-
niera” che rende il soggetto inappropriabile: I'inconscio & il nome proprio per dire
I’Altro nel soggetto. Il filo del pensiero si srotola, pur continuando ad attorcigliarsi,
in un continuo rimando dall’antropologia alla teologia, dalla teologia all’antropolo-
gia, senza mai aver cessato di significare, per parafrasare — insieme all’autrice — Boris
Pasternak, il fragilissimo e «onnipossente Dio dei dettagli» (p. 211).

Francesca Mazzini
francescamazzini@tiscali.it



Fabrice Hadjadj — Fabrice Midal, Qu’est-ce que la vérité?,
Salvator, Paris 2010. Un volume di pp. 115.

Il volume, che esce nella collana «Controverses» dell’editrice parigina Salvator,
raccoglie il dibattito svoltosi il 4 giugno 2010 a cura del Centre théologique univer-
sitarie di Rouen, sul tema della verita indicato nel titolo. La disputa é affidata a due
intellettuali, filosofi di orientamento diverso, entrambi di origine ebraica: Fabrice
Midal, docente di meditazione buddhista, e Fabrice Hadjadj, di origini tunisine,
ateo e anarchico fino alla conversione al cristianesimo, autore di una dozzina di
volumi di cui alcuni tradotti in italiano (Mistica della carne. La profondita dei sessi,
Medusa 2009; Farcela con la morte. Anti-metodo per vivere, Cittadella 2009; La
fede dei demoni, Marietti 2010; La terra strada del cielo. Manuale dell’avventuriero
dell’esistenza, Lindau 2010). La disputa, di notevole interesse, mette di fronte a
due possibili esiti, opposti, della lunga stagione del post-‘68 francese: da un lato un
pensatore buddhista che ritrova la mistica dell’Oriente al termine della decostru-
zione nichilista, nietzschiana e heideggeriana, della soggettivita; dall’altro un ateo
che riscopre, mediante la conversione al cristianesimo, il rilievo dell’io, della rela-
zione intersoggettiva, del realismo come incarnazione. Il volume esordisce, nella
prima parte, con una riflessione distinta, da parte degli autori, sul tema della verita,
a cui segue, nella seconda, il “debat”, la dialettica delle domande e delle risposte.

Spiegando il suo punto di vista, il primo Fabrice, Midal, giustifica la sua appar-
tenenza alla tradizione del buddhismo indo-tibetano tantra per la sua dottrina sulla
«nature veritable de toutes choses qui constitue le continuum ininterrompu sous-
jacent au samsara et au nirvana» (ivi, p. 21). La natura profonda, reale, & continuita
ininterrotta «par-dela la dualité apparente» (ibidem), oltre i dualismi che segnano
la storia della metafisica. 1l messaggio di Buddha & «une pensée non marquée par
la métaphisique occidentale» (ivi, p. 22). Cio che egli insegna & un’altra “verita”.
Nel caso dell'uomo cio significa andare al di 14 de «l'union d’une raison et du
sentiment, de I’ame et du corps» (ibidem). Per Midal «la voi du Buddha est une
pensée tout autre de I'étre de I'étre humain» (ivi, p. 23). Per comprenderlo, oltre
la ragione e il sentimento, occorre situarsi in un orizzonte meta-antropologico.
Lungo questa china Midal riscopre la tradizione dei moralisti francesi, di coloro
che hanno criticato la roccaforte dell’**io”, lo hanno spogliato di ogni alone, gettato
nella polvere. Questo ego & «une mascarade qui, sous prétexte de nous protéger
de tout, nous fait vivre de fagon radicalment inauthentique. Ce moi-moi-méme-
et-ancore-moi, voila ce que les grands penseurs frangais que sont Moliére ou La
Rochefoucald ont nommé I’'amour propre (et que Rousseau oppose a I'amour de
soi) et que la tradition bouddhique tente de penser comme non-ego» (ivi, p. 33).



Philosophical News  Recensioni 199

Da La Rochefoucauld a Buddha, passando per Nietzsche e la sua decostruzione
del soggetto — per il Nietzsche erede di Schopenhauer e della sua critica buddhi-
sta al principium individuationis — il percorso di Midal & chiaro. E I’esito mistico,
orientale, post-umanistico, delle critiche decostruzionistiche conseguenti al “‘68
pensiero”. A questa fuga da “sé”, dal mondo, I'altro Fabrice, Hadjadj, oppone la
via del realismo ebraico-cristiano, la via di Buber, di Rosenzweig, di von Balthasar:
guella sulla persistenza dell’io, piu forte di ogni negazione, sulla strutturale rela-
zione io-tu, identita-alterita. La «vérité, c’est que nous sommes ici, moi, Fabrice
Hadjadj, vous, qui m’entendez, qui m’écoutez peut-étre, avec le foutu désir de
béatitude dans les entrailles, et en méme temps la peur au ventre devant la mort»
(ivi, p. 50). Cio significa che siamo dramatis personae, «protagonistes d’un drame»
(ivi, p. 51). La vita non & una continuita indolore dove il contrasto € apparenza,
come vorrebbe Midal. La vita é la “prova”, nella lotta tra il positivo e il negativo,
tra la gioia e il dolore. «La preuve, c’est que I'angoisse devant la mort monte en
méme temps que nos joies terrestres. Plus j’ai de joie a tenir Elisabeth dans mes
bras (Elisabeth, c’est ma quatriéme fille), plus aussi j'ai d’angoisse de la perdre»
(ivi, p. 52). Rispetto a questo dramma la strategia del “distacco” (détachement),
messa in atto da una saggezza vecchia come il mondo, non funziona. Anticipa la
morte per paura della morte. «Mais perdre I'angoisse devant la mort, c’est avoir
perdu I’émerveillement davant la vie. Parce que ce n’est que dans la mesure ou je
m’émerveille encore devant la vie, cette vie, celle Elisabeth, celle de Jacob (Jacob,
c’est mon fils), ou méme celle de Frangoise (13, c’est ma belle-mére), que la mort,
en tant qu’elle me prive de cette vie que j'aime, peut m’apparaitre angoissante.
Et c’est pourquoi I'angoisse devant la mort n’est pas I'affection fondamentale de
I’existence, mais d’abord, plus profondément, I’émerveillement devant la vie» (ivi,
pp. 52-53).

L’angoscia di fronte alla morte non ¢ I'affezione fondamentale. Hadjadj critica lo
Heidegger di Sein und Zeit e, insieme, mostra il limite della posizione buddhista. Il
timore della morte sorge, in seconda battuta, a partire dall’affezione ad un reale po-
sitivo di cui temiamo la perdita. Per questo «la vérité ne doit rien diminuer de mon
désir de béatitude, mais elle ne doit rien obscurcir non plus de ma lucidité devant
la mort, et donc la vérité ne peut se révéler que dans ce lieu d’extréme tension, a
I’endroit méme de cette déchirure» (ivi, p. 53). Il che significa che essa & «quelche
chose comme une résurrection» (ibidem).

Se la verita € colta in un “dramma” la seconda osservazione che Hadjadj trae
dalla nozione di dramatis personae € che noi, i soggetti, siamo protagonisti, non
spettatori inerti come il saggio buddhista che osserva la scena dal di fuori. «La véri-
té de la situation, c’est que je suis la avec mon visage, et que vous étes I, chacun,
avec le votre, et que notre recherche d’un savoir ne doit jamais nous faire oublier
cette premiére vérité-la: nous sommes d’abord des persone avec des noms propres,
et le regard de chacun pour I'autre parait contenir un mystére plus profond que
toutes les encyclopédies» (ivi, pp. 53-54). La verita si manifesta in un dramma i cui
protagonisti, come affermava Franz Rosenzweig, non sono gli uomini in generale
ma le persone con il loro volto, con il loro nome e cognome. «Ce dont il s’agit,
ce n’est pas ’homme, mais Robert, Corinne, Fatima, Chégyam ou meme Fabrice



200 Recensiont  Philosophical News

[...] Telle est la réalité, si bien que la Vérité non seulement ne sarait méconnaitre
la diversité des visages, mais elle ne peut qu’ouvrer pour leur amour et leur com-
munion» (ivi, p. 55). Per questo la saggezza, quella vera, «réclame autour d’elle la
moltitude des visages» ( ivi, p. 56), non il loro annullamento. Concludendo il suo
intervento Hadjadj fissa quattro condizioni entro le quali la verita prende forma:
Lincarnation, L'epreuve, Le drame, La communion des visages. Quattro condizioni
che, secondo I’autore, trovano la loro realizzazione nel racconto della Passione di
Cristo narrata nel Vangelo di Giovanni, di Cristo che di fronte alla domanda di
Pilato “Qu’est-ce que la vérité?”, non risponde. Non puo rispondere «parce qu’il
est lui-méme la réponse» (ivi, p. 64).

Il realismo ebraico-cristiano si oppone, in tal modo, al buddhismo post-moder-
no dell’ebreo (di origine) Midal. 1l dibattito che segue, tra i due autori, illumina le
prospettive marcando le differenze. Alla domanda di Hadjadj: «Quelle consistance
donnes-tu a la diversite des voix et des visages?» (ivi, pp. 73-74), Midal ribatte
che «Le “moi-moi-méme-et-encore-moi” est cette crispation qui nous empéche
d’entrer en rapport avec la vérité» (ivi, p. 77). Il “me”, I'io, non ¢ il “proprio”, il
profondo meta-personale. «Le moi n’est pas haissable, il estillusoire, un effet d’op-
tique qui recouvre notre étre propre» (ivi, p. 78). Questo & I'autentico messaggio di
Buddha. «Je crois donc qu’on peut dire que le “non ego” est la vérité la plus simple
de I'existence humaine» (pp. 80-81). E la verita che si apre alla dimensione mistica,
nell’opera ad es. di Madame Guyon a cui Midal ha dedicato un capitolo nel suo
volume Et si de I’'amour on ne savait rien? (Albin Michel, Paris 2010). All’obiezione
di Hadjadj, per cui c’é mistica e mistica, una mistica de-realizzante e un’altra che si
fonda su «la necessité d’'une médiation, d’un rapport a I'autre» (ivi, p. 94), Midal
ribatte che «la vérité de mon étre n’est pas d’étre un “moi” ni un “sujet” face a des
objects et d’autres sujects!» (ivi, p. 99). La mistica non ricade nel soggettivismo;
essa introduce in quella terra di nessuno che & oltre «le rapport moi-autre» (ivi, p.
102), introduce al continuum profondo della natura dove non ci sono piu barriere,
distinzioni tra soggetto e oggetto, dove «on n'a pas besoin pour cela de rigidifier
“moi” et “autre”, pas plus qu’on a besoin d’une mediation» (ivi, pp. 102-103). Nel-
la natura si & originariamente uniti nel vincolo della compassione universale, oltre
le differenze io-tu, io-mondo, che implicano, come tali, il problema del “terzo”,
della mediazione. Una posizione ermeticamente chiusa alla provocazioni *“perso-
nalistiche”, al realismo esistenziale patrocinato da Hadjadj. A cui non rimane che
riaffermare, contro ogni detachement di tipo orientale I'insopprimibile realta del
proprio essere individuale. «La question, ce n’est pas “étre pour autrui”, la que-
stion, c’est moi, Fabrice, face a vous, Georges... Parce que ce qui importe, c’est de
retrouver le sens du nom propre, de I'irréductibilité du nom propre désignant une
personne unique» (ivi, p. 108). Tutto questo contro la fascinazione dell’astratto che
«perd de vue la primauté du visage, la primauté de la rencontre, la primauté de
I’événement» (ivi, p. 109).

Massimo Borghesi
Universita degli Studi di Perugia
borgmax@inwind.it



Mario Micheletti, La teologia razionale nella filosofia analiti-
ca, Carocci, Roma 2010. Un volume di pp. 230.

Il presente volume, che inaugura per i tipi di Carocci la Serie “Metafisica tomi-
stica e metafisica analitica. Pubblicazioni dell’Istituto di Filosofia applicata della
Facolta di Teologia di Lugano”, riproduce e propone all’attenzione generale il cor-
so intensivo di lezioni che presso I'istituzione accademica svizzera Mario Miche-
letti ha tenuto nel febbraio del 2009. Tema delle lezioni, e proposito del volume,
e quello di fare il punto sulla “rinascita” della teologia razionale nell’ambito della
filosofia analitica, attraverso I’analisi delle condizioni che I’lhanno prodotta e inco-
raggiata; non solo, I'intento ¢ altresi quello di ricostruire le vie che tale Renaissance
ha seguito nel corso degli ultimi decenni.

E senz’altro evidente la continuita di questo con due precedenti lavori di Mi-
cheletti — Filosofia analitica della religione. Un’introduzione storica (Brescia 2002)
e Tomismo analitico (Brescia 2007) — se & vero che il primo capitolo e I'ultimo
del presente volume rispettivamente recuperano e sviluppano, aggiornandoli nel
merito teoretico e bibliografico, gli argomenti focalizzati nel fortunato testo del
2002 e nel suo sequel. E perd non di mero aggiornamento e ricognizione si tratta
ne La teologia razionale nella filosofia analitica. E qui infatti seriamente tangibile,
tra le altre cose, un piu vigoroso sforzo dell’Autore di contenere, e in un certo
senso neutralizzare, quella divaricazione tra la filosofia analitica della religione e
elaborazioni filosofico-religiose “tradizionali”’, sviluppate all’interno di «contesti
non-analitici», che pure si € sovente tentati di accogliere acriticamente. Beninteso,
gia il saggio intitolato La rinascita della teologia naturale nella filosofia analitica —
dapprima pubblicato in un fascicolo di “Hermeneutica” del 2005 dedicato al tema
Quale metafisica? e poi riproposto in Appendice a Tomismo analitico — si muoveva
in tal senso. Tuttavia nel presente volume lo sviluppo si fa “organico” e I’Autore,
oltre a sviluppare nel primo capitolo un’accurata indagine dello statuto della filo-
sofia della religione nella propria specificita epistemica (in un ambito, qual & quello
analitico, dove é perfino difficile distinguerla da discipline come la “teologia natu-
rale o razionale” e la “teologia filosofica”), ha occasione di argomentare in modo
circostanziato e pertinente la tesi secondo cui la “rinascita” della teologia naturale
nella filosofia analitica sia legata non solo alla riaffermazione della possibilita della
metafisica e al «superamento» di quei divieti che, a partire da Hume e Kant per
finire al positivismo logico, erano stati imposti al discorso razionale su Dio, ma
anche con la forte ripresa del realismo epistemologico e metafisico, e segnatamente
attraverso I'affermazione di un «realismo senza empirismo».



202 Recensiont  Philosophical News

Non sorprende in tal senso il richiamo che sin dalle pagine prefatorie Micheletti
fa al Jean Greisch de Le buisson ardent, di cui egli evidentemente condivide la rac-
comandazione che cosi riassume: «Meritano di essere approfondite le ragioni che
hanno consentito la recente fioritura della teologia filosofica nel contesto analitico
in deciso contrasto con le tendenze culturali oggi prevalenti». Né é sorprendente
I'acuto riferimento alla tesi che Marco M. Olivetti andava esponendo quindici anni
fa allorché, intercettando la tendenza della filosofia analitica della religione a in-
cludere in sé la teologia naturale, individuava i due «generi sommi» della odierna
filosofia della religione, «quello non storico (e sostanzialmente prosecutore della
“teologia naturale”, di cui é talora sinonimo) prevalente nella filosofia angloame-
ricana di stile analitico-empiristico [...] e quello storico e ermeneutico prevalente
nella filosofia di tradizione europeo-continentale»; “acuto” perché Micheletti, nel
raccomandare di non irrigidire oltremodo questa distinzione, avra buon gioco nel
dimostrare come, seppur in contrasto con le pit accreditate tendenze continentali
odierne, «é la filosofia analitica della religione, insieme alla metafisica analitica, a
connettersi con la grande tradizione filosofica europea».

«ll fatto — afferma I’Autore a proposito delle critiche rivolte alla teologia razio-
nale — & che [da un lato] non si sarebbe potuta verificare I'attuale rinascita della
teologia naturale se non si fosse aperta una breccia, almeno parzialmente, nel muro
di ostacoli» che pure per lungo tempo erano stati considerati insormontabili. Osta-
coli di carattere filosofico: le sopraccitate critiche di Hume a qualsivoglia giustifi-
cazione filosofica della credenza teistica e di Kant ai tentativi di teologia razionale;
ma anche, piu recentemente, le severe obiezioni di natura logico-positivistica, la
stessa critica heideggeriana all’ontoteologia o i “moniti” di Marion intorno ai ri-
schi della “idolatria”; o di carattere teologico, quali per es. le critiche barthiane
indirizzate a ogni pretesa di teologia naturale. D’altro lato, come pure Micheletti
ha chiarito in scritti precedenti e qui ribadisce, la recente fioritura della teologia
naturale é da ricondurre a «sviluppi interni» alla filosofia analitica della religione.
Non solo infatti essa «si & avvalsa di strumenti concettuali resi disponibili dalla me-
tafisica analitica, ma ha reso possibile anche un approfondimento di questa nella
direzione della ricerca delle cause prime e nel disvelamento delle radici teistiche
della realta». Di fatto I'ambito analitico € ormai pressoché I'unico in cui oggi si
possano affrontare e svolgere le questioni relative all’intelligibilita e coerenza degli
attributi divini o vagliare e discutere argomenti in favore dell’esistenza stessa di
Dio. E ci0, per inciso, «deve apparire sconcertante» a chi ancora identificasse la
filosofia della religione di stampo analitico con il neoempirismo logico e con le
critiche di tipo positivistico sollevate, nel quadro del moderno fondazionalismo
epistemologico, da Ayer in Language, Truth and Logic (sulla scorta del Carnap della
Uberwindung der Metaphysik); a chi cioé volesse proiettarsi, e proiettare la filosofia
della religione di stampo analitico, nel lontano tempo in cui la Hauptsache concer-
neva ancora lo status logico della credenza religiosa e la stessa significanza cogniti-
va degli enunciati religiosi (beninteso, da determinare assecondando i criteri fissati
dall’'argomento verificazionistico).

Al riguardo degli argomenti in favore dell’esistenza di Dio & necessaria una
rapida puntualizzazione: Micheletti non manca di definire “parziale” la propria



Philosophical News  Recensioni 203

ricostruzione della teologia razionale nella filosofica analitica in virtt della scelta
di trattare soltanto gli argomenti — ontologico, cosmologico e teleologico — che
tradizionalmente vengono considerati nevralgici con riferimento alle prove della
realta divina; essi occupano i tre densi capitoli centrali del volume, nei quali I’Au-
tore contestualizza gli argomenti teistici in un quadro storico capace di restituire
una ricca e puntualissima panoramica dei piu recenti sviluppi della filosofia della
religione di stampo analitico (da quella di matrice wittgensteiniana alla cosiddet-
ta epistemologia riformata, alle posizioni piu aggiornate; di fatto «la discussione
sull’'argomento ontologico rimane aperta»); nondimeno nella sezione conclusiva
del volume, sebbene per ovvie ragioni di opportunitd non vengano sviluppati in
modo altrettanto articolato e accurato, non mancano preziosi riferimenti ad altri
e piu specifici argomenti teistici (quali per es. quelli proposti pit di recente da
Swinburne o da Copan).

Di piu, nel puntuale quadro storico che I’Autore ricostruisce ampio spazio
altresi riservato allo specifico segmento del “tomismo analitico”, al quale € intera-
mente dedicato il capitolo quinto e conclusivo. In esso vengono recuperati, cali-
brati e ampliati alcuni dei temi e delle suggestioni gia sviluppate nell’agile volume
del 2007. Inevitabilmente, come Micheletti notava allora, la lettura e interpreta-
zione analitica di Tommaso ha portato allo sviluppo di un tomismo diverso dal
neo-tomismo di ispirazione ecclesiale della fine del sec. XIX e dai lavori di Gilson
e Maritain. Parlando di “tomismo analitico” — come ha asserito Pouivet, secondo
cui propriamente «appellarsi a S. Tommaso significa fare oggi filosofia» — ci si ri-
ferisce nel presente alla particolare tendenza filosofica che ha preso avvio in Gran
Bretagna verso la meta del secolo scorso e ha visto i suoi maggiori interpreti in
Peter Geach, Elizabeth Anscombe e Anthony Kenny, autori che pure Micheletti
introduce in modo estremamente accurato.

I volume ¢ corredato da un ricco e aggiornato apparato bibliografico.

Hagar Spano
Universita degli Studi di Salerno
hagar.spano@gmail.com



Jan PatoCka, Che cos’é la fenomenologia? Movimento, mon-
do, corpo, a cura di G. Di Salvatore, postafazione di R. Barba-
ras, Edizioni Fondazione Centro Studi Campostrini, Verona
2009. Un volume di pp. 384.

Nel 1929 Jan Patocka vince una borsa di studio e decide di muovere alla volta
di Parigi, dove ha I'occasione di assistere alle celeberrime prolusioni di Edmund
Husserl che anticipano le Meditazione cartesiane dell’iniziatore del movimento
fenomenologico. Nel 1933 lo ritroviamo a Berlino, «luogo piu di scienza che di
filosofia», dove egli si confronta con gli ultimi sviluppi delle scienze naturali. A
Friburgo perfeziona le sue conoscenze in biologia, prosegue gli studi aristotelici
e inaugura la collaborazione con lo stesso Husserl e con I'assistente di lui Eugen
Fink. Nel 1934 ¢ a Praga, dove figura tra i fondatori del Circolo filosofico di Praga
e conosce Roman Ingarden.

Sono questi, per Patocka, gli anni di quella formazione filosofica coerente nel
suo disegno di fondo, ma straordinariamente varia e ricca quanto a fonti, autori,
problemi di cui Che cos’e la fenomenologia? Movimento, mondo, corpo vuole oggi
presentare gli esiti al pubblico italiano: esiti diretti, quando il riferimento agli anni
giovanili dell’autore & rispecchiato dalla scelta di testi pensati e scritti in quel tem-
po; esiti indiretti ma non meno significativi, quando I’attenzione cade su scritti del-
la maturita che trovano tuttavia nelle letture tedesche e praghesi e nei significativi
incontri di tale periodo la fonte prima della loro ispirazione.

Che cos’é la fenomenologia? ¢ infatti, per esplicita ammissione del curatore Giu-
seppe Di Salvatore e di Renaud Barbaras che firma un’intensa Postfazione, un’an-
tologia di testi ancora poco conosciuti e quindi imprescindibili per riaprire il dibat-
tito sul vero PatoCka: non il Patocka a tutti noto, e troppo spesso riassunto in sigle
che ne irrigidiscono il messaggio, con il rischio di tradirlo; e nemmeno il Patocka
presentato dai suoi stessi commentatori ricorrendo a «diciture in maiuscolo come
“Altro”, “Essere”, “Tutto” e soprattutto “Liberta” che sono un’offesa ad ogni spi-
rito genuinamente fenomenologico». E piuttosto il Patocka che si cela nelle pieghe
di manoscritti talvolta «incompiuti o frammentari», dai quali emerge un pensiero
colto in fieri e percio tanto piu teoreticamente incisivo quanto piu capace di rimet-
tere in discussione assunti considerati ormai intangibili.

L'innegabile pregio di questo testo & cosi I'andare alla fonte e il risalire all’origi-
ne: il curatore con le sue scelte bibliografiche e il lettore con la pazienza della sua
esegesi ritornano o devono ritornare a quel “punto zero” nel quale Patocka puo
apparire forse come autore di testi minori che mancano ancora di un loro ricono-
scimento pieno da parte della critica, ma che proprio per questo ce lo restituiscono
nella piena autenticita (e negli eventuali limiti) del suo essere filosofo alla ricerca



Philosophical News  Recensioni 205

delle buone ragioni del proprio argomentare, in presa diretta con il mondo e la
normativita sua propria.

Che cos’é la fenomenologia? evita d’altra parte di cadere nel rischio di presenta-
re una pluralita di testi irrelati gli uni rispetto agli altri: non estremizza una parte
e un momento a vantaggio dell’intero, facendo di manoscritti poco noti I'unica
possibile relazione d’accesso alla poliedrica figura di questo pensatore. La scelta
delle fonti segue infatti un criterio che si gioca sulle parole chiave di «movimento»,
«mondox» e «corpox». Tre parole care agli studi fenomenologici qua talis e ancor piu
care a Jan PatoCka, il quale arrivo a fare della possibile mediazione tra le istanze
speculative di Husserl e di Heidegger, e del loro superamento, uno degli scopi
esplicitamente dichiarati del proprio lavoro filosofico.

Qui il «kmovimento» porta al «xmondo» e il kmondo» porta (o0 meglio riconduce)
al «corpo». Il movimento porta al mondo perché & “movimento vivo”, ripensato
come «il filo conduttore per definizione dei nostri incontri nel mondo». E un mo-
vimento che si estende oltre e al di Ia del moto della res extensa, e che include «i
moti dell’animo» di brentaniana memoria, «le emozioni e le commozioni» e la vita
stessa intesa come «viaggio e pellegrinaggio»: anche per Patocka, non c’é dubbio,
«Dasein ist immer unterwegs». Il mondo d’altra parte riconduce al corpo. Il mondo
stesso ¢ la «totalita delle possibilita mie», delle possibilita che il mondo stesso da a
me essere “incarnato”, a patto che io «le individualizzi in me».

Dal movimento al mondo e dal mondo al corpo, I'analisi fenomenologica di
PatoCka perviene poi a un quarto e decisivo aspetto: I'aspetto della storia, che &
storia del fare e del pensare, dell’essere come dell’agire. «La filosofia entra nella
storia»; «prima della filosofia I'uomo vuole sapere e immagina che sa», ma solo con
la filosofia I'uomo «comprende». E questa comprensione non € qualche cosa che
si possa improvvisare.

Per PatoCka come per Husserl, essa richiede infatti I’acquisizione di una speci-
fica «postura» e I’assunzione di un atteggiamento speculativo ben preciso: la Ein-
stellung fenomenologica, sul ritmo della quale anche I'antologia si chiude. Per Jan
Patocka la fenomenologia non & infatti una filosofia. E piuttosto un modo sempre
antico e sempre nuovo di accostarsi al mondo naturale e al mondo storico par-
tendo da quella presunzione di innocenza nei suoi riguardi che in gergo tecnico
potremmao chiamare “attendibilita” del mondo stesso rispetto a colui che lo coglie,
il soggetto conoscente.

Lodovica Maria Zanet
Universita Cattolica del Sacro Cuore
lodovicamaria.zanet@unicatt.it



Antonio Pavan — Emanuela Magno (a cura di), Antropoge-
nesi. Ricerche sull’origine e lo sviluppo del fenomeno umano, Il
Mulino, Bologna 2010. Un volume di pp. 672.

Riflettere sull’origine dell’essere umano (sull’antropogenesi, appunto) significa
riflettere, in ultima istanza, su cid che caratterizza I'uomo in quanto uomo e, al
contempo, sul «destino» dell’'umanita in relazione ai mutamenti ambientali, tecno-
logici e culturali del tempo presente. Il pensiero del nostro secolo, infatti, sembra
dominato in maniera sempre piu pressante dalla cosiddetta «questione antropolo-
gica»: il nostro tempo, scrivono Elena Magno e Antonio Pavan, «é tempo in cui
ne andrebbe dell’essenza stessa dell’'uomo e in cui ne va, ed € in gioco, I'umanita
dell’'uomo», poiché «ci interroghiamo sempre piu su che cosa costituisca I'umanita
dell’'uomo; su che cosa ne stiamo facendo dell’'umanita dell’'uomo, in eta tecnologi-
ca» (p. 11). E «sembra succedere che quanto piu I'uomo [...] pare avvicinarsi alla
possibilita di prendersi in mano in una sorta di inedita “generativita artificiale” e
di nuova potenza di pianificazione razionale, anche biologica, anche mentale, di sé,
tanto piu entri in una sconosciuta perplessita, fino all’angoscia, circa il futuro della
sua umanita» (ibidem). Fin qui, dunque, questo volume collettaneo sull’antropoge-
nesi non pare aggiungere alcunché alla posizione della questione antropologica. Le
domande filosofiche sull’essenza dell’uomo, del resto, pur dettagliandosi sempre
piu nel corso dei secoli e pur aggiungendo sempre nuovi elementi alle loro formu-
lazioni (elementi che spesso accrescono le difficolta, pit che diminuirle), restano
sostanzialmente immutate: cos’é I'uomo? Cosa distingue I'uomo dagli altri viventi?
Qual ¢ il corretto modo di intendere, rispettare e valorizzare I'umanita dell’'uomo?
Le nuove possibilita di intervento tecnologico degli uomini sugli uomini non mo-
dificano tali interrogativi, ma rendono sempre piu urgente (e complicata) qualsia-
si risposta. La filosofia della tecnica contemporanea, insomma, non pare sancire
una «morte dell’'uomo», ma, al contrario, pone sempre piu in rilievo la centralita
dell’essere umano, definito in maniera pitl 0 meno vaga e variegata, in modo espli-
cito o implicito, anche laddove ci si concentri sulla fine del concetto di «essere
umano», esaltando o demonizzando la tecnica. Anche perché (ci sia consentito
guesto breve rilievo) la dismissione di un concetto di «<uomo» (o del concetto di
«uomo» in generale) non implica la cessazione della realta umana: I'uomo conti-
nua a esistere, come agente e fondamento della tecnica, anche quando i filosofi, gli
antropologi o gli scienziati non se ne accorgono.

Il percorso di indagine proposto nel libro, tuttavia, € degno di nota: non si parte,
in questo caso, da una data definizione dell’essere umano (come «animale raziona-
le», ad esempio), allo scopo di verificare la legittimita di tale definizione dinnanzi



Philosophical News  Recensioni 207

ai progressi della scienza e della tecnica. Al contrario, si esaminano i molteplici
aspetti del fenomeno umano e delle sue origini, per elaborare un fondamento di
risposta largamente condiviso alla «questione antropologica». | differenti orienta-
menti degli autori e le loro differenti competenze (si tratta pur sempre di un lavoro
interdisciplinare) rendono notevolmente complicata qualsiasi risposta univoca. |
curatori, nondimeno, sembrano individuare una sorta di unita di intenti nella co-
mune opposizione ai riduzionismi contemporanei del fenomeno umano: I'umani-
smo spontaneista (che intravede la specificita dell’'umano in elementi indefinibili
e non investigabili concettualmente), il post-umanismo (che accetta il superamen-
to dell’'umano mediante la tecnica), il naturalismo neuro-mentalistico (che riduce
I'uomo alle sue componenti fisiche, chimiche e biologiche), I'umanismo sopranna-
turalista (che rende sempre piu radicale la distinzione tra natura e spirito) (cfr. p.
12). Questi riduzionismi, tuttavia, paiono condividere una tesi di fondo: I’essere
umano (in tutte le sue componenti o in una sua componente soltanto) pud essere
spiegato deterministicamente tramite lo studio dei processi semplici che lo hanno
originato. L'uomo, insomma, non sarebbe altro che la somma di elementi non-
umani pit o meno semplici, i quali, per una sorta di necessita intrinseca, si sarebbe-
ro uniti e avrebbero prodotto una struttura complessa come quella umana. Questo
riduzionismo deterministico, in effetti, € il padre di ogni altro riduzionismo, sia di
guel naturalismo e di quel post-umanismo che si rifanno espressamente a esso, sia
di quegli umanismi spontaneisti o soprannaturalisti che intendono circoscriverne
la portata, dando a esso partita vinta in ambito scientifico.

Pavan e Magno, in questo senso, intravedono la «dismisura» dell'uomo proprio
nel fatto che egli emerge come possibilita a partire dalla natura e si radica come
soggetto di possibilita rispetto a se stesso, alla natura e a cio che trascende entram-
bi. Se si riesce a mostrare che I'uomo € un ente «possibile» (e non gia un risultato
necessario) rispetto ai suoi processi di generazione, si puo anche preservare quella
liberta dell’'uomo sui possibili che, altrimenti, in un meccanicismo naturalista, sa-
rebbe ridotta a mera illusione, legittimando qualsiasi intervento di modificazione
della natura (non-umana e umana). L'uomo emerge dalla natura pre-umana e, di
fatto, la trascende sotto numerosi punti di vista. Se non vi fosse alcun limite e se
tutto fosse gia scritto nel libro della natura, pertanto, non potrebbe esservi affat-
to alcuna «novitd umana», né alcuna novita introdotta dalla liberta dell’'uomo: la
tecnica prolungherebbe semplicemente I'opera della natura, finanche rivoltandosi
contro i suoi agenti (gli uomini) e determinandone I’estinzione. Una natura intesa
deterministicamente, insomma, e ricomprendente il fenomeno umano tout court,
ci sembra essere null’altro che I'immagine riflessa di una tecnica che provvede
soltanto ad alimentare se stessa e a crescere indefinitamente nelle proprie poten-
zialita, fino alla distruzione dell’'uomo e, con I'uomo, di se stessa. Le categorie di
«emergenza», «eccedenza» e «invenzione» tracciano il profilo dell’antropogenesi:
I'invenzione (che rivela nuove virtualita nell’essere, strutturando la materia) «da
emergenza e per (par) eccedenza, dice dell’essere come novita, cioe anzitutto come
possibilita» (p. 19). Nell'uomo, allora, «appaiono nuovi potenziali, appare una for-
ma aperta e inconclusa che non ama essere ribattuta sul solo ricevuto (da natura),
che non ama essere violata e occlusa nella sua trascendenza (da avventura) (p. 21).



208 Recensiont  Philosophical News

Non possiamo certamente ripercorrere tutte le tappe del movimento dell’antro-
pogenesi, cosi come viene descritto nel libro a partire dall’origine dell’'universo,
passando per i grandi racconti delle religioni e per lo studio dell’evoluzione bio-
logica e antropologica, fino a soffermarsi sulle «forme» tipiche dell’'umano. Prefe-
riamo esaminare gli spunti filosofici forniti da alcuni saggi, che non sono di certo
le uniche parti rilevanti del libro, ma che offrono, a nostro avviso, un importante
contributo al dibattito sulla «questione antropologica».

Nel saggio di Antonio Pavan «Del sé che dice io» (pp. 411-427), la distinzione
tra la coscienza e il sé, da un lato, e I'io, dall’altro, si manifesta nell’autoriflessivita
di quest’ultimo: «dire io implica sempre, e anche, una condizione come di ritorno
della coscienza su se stessa, 0 una presa di coscienza del proprio essere coscienti,
che «non solo ¢é il luogo della sopravvenienza dell’io, ma insieme ¢ il luogo della
rivelazione del sé che, nell’io e attraverso I'io, si da a vivere e pensare come sfondo
dell’io» (p. 411). Per questo motivo, «un semplice coscienzialismo psicologistico
non fa un io propriamente umano» (ibidem). In altri termini, «la criticita cruciale
della forma umana ¢ il suo stesso dire io, & la sua stessa egoita; o altrimenti: ¢ il suo
prendere coscienza e il farsi una ragione della sua stessa pretesa di consistenza» (p.
415). Lio, tuttavia, € risvegliato a se stesso dal proprio essere-nel-mondo, al punto
di intersezione tra il sentire (la dimensione estetica), il fare o I'agire (la dimensione
pragmatica) e il sapere (la dimensione noetica) (cfr. p. 414). Lio, pur avvertendosi
come il centro unificatore del mondo, percepisce nondimeno anche la propria con-
tingenza: il mio «io» & uno dei tanti centri di condensazione dell’energia dell’uni-
verso, destinato a manifestarsi e a morire. 1l soggetto, allora, cioé quel «riferimento
funzionale ai processi del farsi e del mutare delle cose e delle forme» (p. 419), non
puo essere mai colto esclusivamente in una dimensione staticamente concettuale,
giacché il soggetto «dice nel sé la dimensione costituente di tutta la fenomenalita
attraverso la quale I'io si adempie e si manifesta e si viene facendo nella sua consi-
stenza» (ibidem). Tutti gli uomini sono «eventi dell’energia di fondo» (p. 420), ma
«nessuna forma, per elementare che sia la sua costituzione, € energia semplicemen-
te, o al fine, contratta, contenuta, addomesticata nella perfezione di un peras ma-
nifesto» (p. 421). Tutte le manifestazioni dell’energia sono potenzialmente accom-
pagnate dalla seita, preparano la seita, che giunge ad autocoscienza solo nell’io, in
cui I'energia «continua la sua espansione, la sua invenzione generando nuova vita e
nuove possibilita» (p. 425). L'io, pertanto, &€ una «novita» all’interno della natura,
ma non é distaccato dalla natura stessa: la natura & permeata da quell’energia, che
prepara la liberta manifesta nell'uomo e che, nell’'uomo, continua a operare. In
questa visione dell’essere umano, dunque, non vi &€ né dualismo, né monismo: il
concetto di «natura» viene espanso al di la di un semplice determinismo meccani-
cista e incontra (pur non causando da sé) il fenomeno umano.

La novita umana, poi, € colta da Roberta De Monticelli nella dimensione dell’at-
to (pp. 467-482): la persona «emerge come una realta di tipo nuovo da una base
neurobiologica specifica» e «viene ad esistere come un tipo essenzialmente, on-
tologicamente nuovo di ente rispetto alla sua base» (p. 467). Una persona € un
soggetto di atti che emerge sui propri stati e, nella fattispecie, I'identita personale
emerge negli atti liberi (cfr. p. 468). La persona prende posizione sui propri stati



Philosophical News  Recensioni 209

e, decidendo, trasforma gli stati in motivi efficaci di azione (ferma restando la di-
stinzione tra I'atto e I’azione). Il soggetto ¢ tale, solo e soltanto se prende posizione
sui propri stati e «<una persona € un soggetto d’atti» (p. 475). Tra i diversi livelli di
atti, gli atti liberi in senso stretto sono quegli atti mediante i quali ci autorizziamo
«a fare qualcosa dei dati fattuali e valoriali», «a fare qualcosa di noi stessi» (p. 478).
Se gli atti in generale sono prese di posizione sulla vita affettiva e cognitiva, gli atti
liberi sono «prese di posizione del secondo livello», che consentono alle persone
«di intervenire sul corso della loro vita sia modulando I’esposizione all’impatto af-
fettivo e cognitivo, “gestendone”, per cosi dire, anche la sfera passiva e contribuen-
do per questa parte alla formazione della propria identita personale; sia dirigendo
la loro vita col fare qualcosa dei dati e, insieme, inevitabilmente, di se stessi» (p.
481). Lo stato, allora, non spiega I'atto, cosi come I'insieme degli stati naturali non
motiva, né determina I’origine della persona. La persona «emerge» sui propri stati
e, in questo senso, li trascende.

Carmelo Vigna, infine, coglie la specificita dell’'umano nello studio della dinami-
ca del desiderio (pp. 599-607). In un breve trattato dal forte impatto speculativo,
Vigna distingue anzitutto I'impulso dal desiderio: I'impulso & un «desiderio cieco»,
«che vive e viene innanzi non perché tratto avanti da un “oggetto” conveniente,
come é ad esempio il cibo per I'affamato, ma da una qualche misteriosa vis a tergo»
(p. 599). 1l desiderio, al contrario, vede il proprio oggetto e lo intenziona: esso €
governato dalla causalita finale. L’oggetto & un «altro positivo», determinato in
molteplici forme, ma il desiderio & libero rispetto ad esso, a meno che I'oggetto
desiderato non sia «il tutto». Il desiderio, allora, non pud arrestarsi a un oggetto
determinato, «ma cerca anche un oggetto che sia in qualche modo una totalita
0 alcunché di intero» (p. 603), un oggetto a esso conveniente (simile a sé) e sul
quale eccedere (altro da sé): questo oggetto € «I’altro come soggetto, ossia un altro
essere umano» (ibidem). Il soggetto del desiderio pud trascendere il mondo solo
se si rapporta a qualcosa di adeguato al «suo essere un orizzonte trascendentale»
(p. 605), a un’altra soggettivita. Gli uomini, tuttavia, possono garantire soltanto
un appagamento parziale al desiderio di infinito e di eternita: il desiderio umano,
allora, «chiede alla ragione di proseguire nella ricerca di un Altro che finalmente lo
possa rassicurare ed appagare» (ibidem). Il desiderio, in definitiva, non riposa sul
nulla, né su qualcosa di inadeguato a se stesso, cosi come non puo accontentarsi né
della coscienza del nulla, né della coscienza del finito: il suo tragitto tende sempre
a una meta, a una destinazione ulteriore, che puo essere tale, solo e soltanto perché
I'origine stessa dell’'uomo rimanda a una forma di ulteriorita. Interrogarsi sull’an-
tropogenesi, allora, equivale a interrogarsi sulla presenza dell’infinito nel finito e
sulla possibilita di una liberta, come quella umana, che solo muovendo dall’infinito
e dai suoi segni puo risultare fondata e valorizzata.

Michele Paolini Paoletti
Universita degli Studi di Macerata
michele.paolinip@gmail.com



Georg Sans, Al crocevia della filosofia contemporanea, Gre-
gorian & Biblical Press, Roma 2010. Un volume di pp. 328.

Quello di cui parleremo & un libro di storia della filosofia contemporanea, e
I’'oggetto stesso ¢ gia di per sé meritevole d’attenzione.

Potrebbe sembrare che il primo requisito per scrivere di storia sia la distanza tra
colui che scrive e cio di cui scrive, perché verrebbe cosi garantita quell’oggettivita
necessaria per distinguere la storia dalla testimonianza: interessanti e importan-
ti entrambe, non vanno perd confuse. La prima distanza da frapporre dovrebbe
allora essere quella temporale, per cui diventa arduo scrivere una storia contem-
poranea che non voglia essere né la cronaca di quanto registrato né il racconto di
guanto vissuto: come nel caso della cronaca ci si limiterebbe alla raccolta di infor-
mazioni che spetterebbe ad altri valutare, cosi nel caso del racconto si offrirebbe la
propria voce che spetterebbe ad altri ascoltare. E dunque lo spettro dell’oggettivita
a turbare chi si accinge a scrivere di cose recenti e voglia che il suo discorso abbia
un valore non esclusivamente personale. Evitare la partigianeria o piu semplice-
mente I'avventatezza pare difficile se non impossibile.

Se poi ci si accinge a scrivere di storia della filosofia, la matassa si ingarbuglia ul-
teriormente, giacché neppure la distanza temporale sembra sufficiente a garantire
la pretesa di oggettivita e attendibilita, e molto spesso le nostre storie della filosofia
rischiano di dire piu di noi che le scriviamo che non di coloro di cui scriviamo.
Ma anche questa, ormai, &€ cosa nota e sostanzialmente irrimediabile; si tratta di
mantenere un certo equilibrio e di essere parchi e morigerati, da un lato, e di non
limitarsi a un riassunto sostitutivo o alla mera riedizione di testi perduti, dall’altro.

Insomma, senza scomodare Dilthey, se scrivo la storia della vita di Alessandro
Magno, non avendo vissuto quegli eventi e dovendoli ricostruire, tentero in qualche
modo di “sostituirmi” a lui e cercherd di farlo nel modo piu accurato e pertinente,
selezionando quegli aspetti che considero rilevanti, per esempio non parlando di
chi gli sellava il cavallo o di come erano vestite le sue guardie di scorta; ma se scrivo
di chi lo ha istruito, Aristotele, anzi non di lui ma del suo pensiero, hon avendo
pensato quello che lui ha pensato e dovendolo ricostruire, la mia “sostituzione” a
lui e la mia “selezione” degli aspetti rilevanti sono senz’altro piu problematiche,
perché entrambi — Aristotele ed io — stiamo pensando e selezionando... e non es-
sendo il mio pensare e selezionare il suo, & quasi necessario che il mio sostituirmi a
lui acquisti il volto del tradimento. Posso certamente dire: Volete sapere quel che ha
pensato Aristotele? Be’, leggetevelo!, e questo invito — anche se sgarbato — avrebbe
un senso, mentre suonerebbe molto pit paradossale se dicessi: Volete sapere quello



Philosophical News  Recensioni 211

che ha fatto Alessandro Magno? Be’, andate in Macedonia nel 1V secolo avanti Cristo
e corretegli dietro. La mediazione dello storico tout court sembra necessaria e accet-
tabile, mentre quella dello storico della filosofia crea piu diffidenza e ci si aspetta
che sia ancora piu circospetta.

Se il discorso si potesse concludere con un invito all’aurea mediocritas, non si
spiegherebbe come e perché sulla storia e sullo scrivere di storia si siano impegnati
cosi tanti e tali ingegni, e come altrettanti continuino a dedicarsi all'improba fatica
di spingere il masso di Sisifo su per la rupe. Alla fine, forse & meglio semplicemente
far finta di niente, mettere in conto le difficolta che ci aspettano confidando nella
nostra buona stella e porci all’'opera: questa verra poi giudicata e valutata o magari
bellamente dimenticata. Del resto, si pud anche centrare un bersaglio importan-
te pur avendo mirato altrove: chi potrd mai dire che non vale la pena di leggere
Dialettica dell’illuminismo perché I'illuminismo di cui parla non & mai esistito e
ogni storico del Settecento alza piu d’un sopracciglio quando glielo si nomina? E
chi mai dira che non si impara nulla dalle lezioni hegeliane di storia della filosofia
perché il peso dell’aggettivo hegeliano € troppo gravoso e I'autore € un Procuste,
geniale si, ma pur sempre sanguinario?

Consapevole dei rischi, anche Georg Sans si ¢ cimentato nell’impresa, rac-
contando la sua storia della filosofia contemporanea con un libro che nasce dalla
sua attivita didattica presso la Pontificia Universitd Gregoriana di Roma. Lo fa
affrontando di petto la difficolta lampante di un oggetto sfuggente e multiforme
di principio, la filosofia, occupandosi proprio del punto di cui & ancor piu difficile
scrivere, la contemporaneita. Egli propone I'immagine del crocevia (donde il titolo
del volume) costituito dalle tre linee fondamentali di sviluppo del pensiero degli
ultimi duecento anni, a partire cioé dalla stagione del “pensiero puro” dell’ideali-
smo speculativo, che viene diversamente criticato e “superato” secondo direzioni
accomunate dal punto di partenza e dal volersene allontanare, ma che poi pro-
cedono secondo proprie autonome dinamiche, rispettivamente come “pensiero
scientifico”, “pensiero esistenziale” e “pensiero linguistico”.

L'assunzione centrale del lavoro, dunque, non ¢ semplicemente quella per cui
con Hegel giungerebbe al proprio compimento e alla propria massima espressione
un progetto e un’idea di ragione successivamente abbandonato, per cui lo sto-
rico dovrebbe seguire le diverse e successive vie battute dal pensiero filosofico;
Sans propone invece una connessione piu forte, perché «la filosofia, dopo Hegel,
é sostanzialmente una reazione a Hegel» (p. 5). Se questa tesi, in senso stretto, €
storicamente discutibile (giacché v’é anche una parte dell’Ottocento e del Nove-
cento che non subisce un influsso hegeliano né positivo né negativo), essa si rivela
pero euristicamente feconda a livello meta-filosofico, ed € una bussola che effet-
tivamente permette di orientarsi in un dibattito cosi caleidoscopico come quello
contemporaneo. Sans cerca di evitare una mera rassegna dossografica di vari autori
e correnti che si limita alla sequenza cronologica: se allora quel che accomuna la
contemporaneita € il rifiuto dell’idea di «pensiero puro» che trova in Hegel il suo
apice, puo esser considerato indifferente che sia ingaggiata direttamente con lui
una polemica oppure no, ed é possibile raggruppare autori e correnti in base al
modo in cui hanno elaborato un pensiero non pit «puro», proponendo una filo-



212 Recensiont  Philosophical News

sofia di volta in volta incentrata sulla scienza empirica, sull’esistenza umana o sulla
dimensione linguistica.

Il volume si apre dunque con la parte dedicata al «pensiero puro» (pp. 19-92),
e affronta dapprima i presupposti kantiani dell’idealismo e le reazioni alla filosofia
critica (anche circa il rapporto tra fede e ragione), poi I’esigenza dell’assolutezza
del fondamento e della sistematicita del suo svolgimento che emerge con Fichte e
prosegue con la multiformita del percorso di Schelling, per giungere finalmente a
Hegel, a partire dalla cui logica speculativa si chiariscono il senso della dialettica e
la portata della Fenomenologia dello spirito, passando quindi alla sua filosofia poli-
tica (di cui si esplicitano i nessi col dibattito tra liberali e comunitari) e alla frattura
tra destra e sinistra hegeliane, in particolare sulla questione della religione come
«rappresentazione», considerando Strauf? e Feuerbach. Il tema dominante di que-
sta stagione ¢ lo spinoziano (ma gia neoplatonico) &v xoi wév, I'aspirazione cioe
alla comprensione della parte nel tutto che si esprime tanto a livello ontologico-
metafisico che gnoseologico.

Fin qui il discorso di Sans segue — efficacemente — una narrazione consolidata;
€ con la seconda parte, riservata al «pensiero scientifico» (pp. 93-172), che mani-
festa la sua originalita. Se in generale questa impostazione si definisce in relazione
ai progressi delle scienze, per cui qualsiasi riflessione filosofica deve partire dagli
esiti delle scienze positive, si tratta di vedere in particolare come ne venga seguito
lo sviluppo. Vengono distinte due direttive principali: la prima & quella che indi-
vidua il riferimento della filosofia nelle scienze sociali e nella storia, dove presenta
il positivismo di Comte e il liberalismo di Mill, per proseguire con il socialismo
di Marx (sottolineando il retaggio hegeliano del tema dell’alienazione), passando
poi allo storicismo di Dilthey e alla sociologia di Weber (di cui si approfondisce
I'analisi delle origini del capitalismo), per giungere alla Scuola di Francoforte e
alla teoria dell’agire comunicativo di Habermas; nella seconda linea la filosofia si
confronta invece con le scienze naturali e la matematica e vengono considerati I'em-
pirismo logico (da Frege, Russell e il Circolo di Vienna fino al naturalismo di Qui-
ne), la filosofia della scienza (dal verificazionismo neoempirista al falsificazionismo
popperiano e all’analisi kuhniana delle rivoluzioni scientifiche, approfondendo la
guestione del realismo) e infine il pragmatismo (Peirce, James e Dewey, ma anche
Putnam e Papini).

Qui il criterio proposto mette alla prova la sua efficacia, giacché le connessio-
ni e gli apparentamenti sono meno scontati 0 consolidati: la scelta di collegare il
positivismo a Marx e allo storicismo, infatti, non € banale e risponde allo sforzo
di individuare un tratto comune nell’approccio scientifico alla realta (umana, in
guesto caso) diverso da quello hegeliano, mirando a un sapere positivo e non asso-
luto. In ogni caso, il neoempirismo e il suo sviluppo restano distinti e di fatto non
assimilabili al primo schieramento, e questo non solo perché nel secondo il colle-
gamento a Hegel € praticamente assente (puod esserci il dato biografico di alcuni
dei suoi esponenti che sono stati idealisti, ma certo il loro pensiero non si svolge
in contrapposizione a lui, ma su tutt’altre premesse), ma anche perché I'idea di
scienza dei due gruppi é troppo diversa e pud essere considerata come la stessa
cosa solo se elevata a un livello che probabilmente nessuno dei due avrebbe rite-



Philosophical News  Recensioni 213

nuto condivisibile. Questo ¢ invece proprio il livello che Sans prospetta: sarebbe
una scelta illegittima solo se venisse affermato che tale concetto & condiviso dagli
autori considerati, ma non lo € perché il punto di vista dello storico non ¢ sullo
stesso piano delle concezioni esaminate, di cui al contrario egli cerca di mettere in
risalto le differenze e specificita; il difetto sarebbe nell’appiattire le concezioni che
si esaminano sulla propria, ma questa non entra in gioco se non per organizzare e
rendere possibile il confronto.

La storia del «pensiero esistenziale» (terza parte, pp. 173-238) procede dalla
netta opposizione non solo alla filosofia hegeliana ma anche a quella scientifica,
di cui si mette in questione il comune presupposto: la fiducia nella capacita della
ragione di conseguire una verita. Vengono presentati quindi Nietzsche e Kierke-
gaard come precursori dell’esistenzialismo novecentesco, che viene poi esaminato
nell’opera di Heidegger, Sartre e Lévinas, non prima di aver affrontato Husserl e
la fenomenologia.

E qui chi scrive trova un inciampo, personalissimo, che gli rende il percorso piu
accidentato del previsto. Si tratta pero di un ostacolo per me, che a molti invece
potra non apparire tale. Cid che mi lascia perplesso & considerare Husserl come
«la terza figura da annoverare tra i precursori dell’esistenzialismo» dopo Nietz-
sche e Kierkegaard (p. 174), anche se Sans non manca di sottolineare sia la sua
irriducibile specificita, sia il modo in cui i suoi «seguaci» ne hanno trasformato il
progetto in una direzione che il fautore di una «filosofia come scienza rigorosa»
non avrebbe certamente condiviso; non avrei poi dedicato lo stesso numero di
pagine a Husserl (pp. 197-206) e a Lévinas (pp. 229-238), ma anche questa ¢ una
scelta che potrebbe invece sposata da molti fenomenologi di oggi: che il cammino
della fenomenologia sia quello delineato in questo libro é forse proprio il modo
in cui maggioritariamente I'attuale fenomenologia concepisce se stessa. Resta in-
contestabile che il pensiero di Husserl & oggettivamente il riferimento prossimo di
Heidegger, Sartre e Lévinas. Al limite, si potrebbe porre la questione se tale pen-
siero si esaurisca nell’essere condizione di possibilita dell’esistenzialismo, ma non
si potrebbe considerare tale rilievo pertinente se fosse sollevato dal punto di vista
teorico e resterebbe solo da valutare se la scelta regge da quello storiografico: biso-
gna cioé domandarsi se si capisca meglio Husserl mettendolo in relazione a Frege
e a Russell o connettendolo a Kierkegaard e Heidegger. Sans opta per la seconda
possibilita, io preferirei la prima, e questo € quanto.

L'ultima parte considera il «pensiero linguistico» (pp. 239-316), che muove dal-
la considerazione del ruolo centrale del linguaggio non solo nell’espressione ma
anche nella formulazione del pensiero: da questo punto di vista, sono considerate
complementari la filosofia «analitica» e quella «continentale». Il profilo della prima
e tracciato a partire dall’opera di Wittgenstein (di cui si esaminano le cosiddette
due fasi, del Tractatus e delle Ricerche filosofiche) e se ne seguono gli sviluppi nella
filosofia del linguaggio ordinario, in particolare soffermandosi su Austin e Ryle,
passando poi alle questioni affrontate dalla filosofia della mente (la critica ryleana
al dualismo, il comportamentismo, il materialismo e il funzionalismo con Turing,
Nagel e Davidson) e dalle teorie del significato (approfondendo Frege, Russell e
Kripke). Passando alla tradizione continentale vengono presentate I’ermeneutica



214 Recensiont  Philosophical News

di Gadamer e Ricoeur (ma gia di Schleiermacher, Dilthey e Heidegger), lo struttu-
ralismo dalla linguistica di Saussure alle altre scienze umane con Lévi-Strauss, Bar-
thes, Lacan e Foucault, fino ad arrivare alla decostruzione di Derrida e al pensiero
postmoderno con Lyotard e Vattimo.

La contrapposizione tra i cosiddetti “analitici” e “continentali” € ormai un pun-
to acquisito del dibattito attuale e della storiografia filosofica che tenta di occu-
parsene, anche se la definizione stessa delle due famiglie € problematica, se i loro
contorni non sono sempre cosi netti e se ultimamente vi sono tentativi di dialogo
importanti, improntati al superamento delle unilateralita caratteristiche di qualche
decennio fa. In effetti stiamo forse entrando in una nuova fase, anche se i frutti
di un incontro sembrano al momento ancora modesti o di difficile valutazione.
Si potrebbe dire che, in realta, I'opposizione tra analitici e continentali non sia
che una ripresa di quell’opposizione che aveva gia diviso “scientifici” ed “esisten-
ziali”, solo in una nuova veste che attribuisce la centralita al linguaggio, peraltro
inteso (e usato) in due modi quasi incommensurabili. Ci troviamo qui di fronte a
un problema analogo a quello incontrato relativamente al termine scienza: se la si
trattava di impostare un livello ulteriore e un concetto piu ampio o astratto per
ricomprendere sia Marx e lo storicismo sia il neoempirismo e il pragmatismo, qui €
necessaria una mossa analoga con il termine linguaggio, che & una cosa assai diversa
per Wittgenstein e per Derrida, ma che puo diventare la stessa per Sans che scrive
di loro. Come che sia, pur con tali precisazioni, il linguistic turn & proprio il punto
che accomuna e che, dal punto di vista del racconto di Sans, & preponderante ri-
spetto a quanto divide: si possono connettere all’esistenzialismo I’ermeneutica e la
decostruzione intendendole come suo sviluppo, ma ¢ stimolante presentarle invece
in relazione alla filosofia linguistica e, anche qui, va valutato € se questa scelta sia
migliore rispetto all’altra in vista della loro comprensione.

Lo scopo del libro & in effetti di «mettere in luce una logica insita nello sviluppo
del pensiero contemporaneo» (p. 239) ed & chiaramente necessario operare una
ricostruzione del suo percorso che evidenzi e privilegi certi nodi teorici a scapito
di altri; altrettanto chiaro é che tutto questo non sarebbe possibile senza una per-
sonale opzione filosofica. Sans & convinto che «la pretesa di elaborare un sistema
puramente razionale [...] continua a essere una valida alternativa teorica sia al
naturalismo sia all’ermeneutica» (p. 13): correttamente, non mette perd in gioco
guesta sua posizione nella presentazione del pensiero altrui; semmai la sua filosofia
e quella che gli permette di impostare le coordinate del racconto, e quindi si deve
solo valutare se essa permetta un orientamento efficace al lettore e crediamo che
sostanzialmente vi riesca.

Sans sottolinea poi come oggi il filosofo debba comunque compiere una scelta
rispetto alle quattro possibilita che la contemporaneita gli prospetta — e questo & un
dato di fatto; interessante € pero quello che gli chiede, e cioé che sposi un pensiero
puro, scientifico, esistenziale o linguistico in base a motivi che siano razionalmente
argomentabili e che critichi le alternative in base a considerazioni razionali. Ove
cosi non fosse, si sarebbe abbandonata I'impresa filosofica, che si puo diversamen-
te modulare, ma che deve comunque trovare nella ragione (seppure variamente
intesa) un «punto di riferimento comune a tutti»; questa esigenza é avanzata nelle



Philosophical News  Recensioni 215

ultime pagine del volume, dedicate alla discussione del pensiero postmoderno, cui
si oppone la lecita speranza «che la modernita non sia finita» (p. 316). Pur non
sposando completamente la sua preferenza per un pensiero puro, si tratta di un
auspicio che chi scrive condivide e che spera siano in molti a sottoscrivere.

Lorenzo Fossati
Universita Cattolica del Sacro Cuore
lorenzo.fossati@unicatt.it



Holger Zaborowski, Robert Spaemann’s Philosophy of the
Human Person. Nature, Freedom and the Critique of Moder-
nity, Oxford University Press, Oxford-New York 2010. Un
volume di pp. 293.

Holger Zaborowski, assistant professor alla Catholic University di Washington,
raccoglie in questo volume un percorso attorno ai temi che costituiscono la tra-
ma dell’intero cammino speculativo di Robert Spaemann. Gli scritti spaemanniani
sono preferibilmente brevi saggi e articoli nei quali dall’argomento in questione la
riflessione si allarga fino a toccare nodi fondamentali e fenomeni ampi. La strut-
tura del volume di Z., cosi come I'organizzazione interna di ciascuno dei capito-
li, riflette questo carattere del filosofare spaemanniano; le questioni si rimandano
e intrecciano tratteggiando un quadro denso ma che I'autore riesce a mantenere
chiaro e coerente.

Nel primo capitolo, intitolato Philosophy in a time of crisis, Z. presenta la filoso-
fia di Spaemann come una riflessione sulla modernita e sulla sua fine. Egli osserva
come Spaemann insista sulla carenza autofondativa del moderno per evidenziare
come sia questo problema a generare il carattere astratto della sua riflessione e
a metterne in moto la dinamica dialettica. |1 concetti cardine della speculazione
filosofica infatti, quando vengono pensati entro tale paradigma, tendono a subi-
re un incontrollabile capovolgimento di significato nella loro traiettoria storica.
La modernita, inoltre, continua ad aver bisogno, per l'intelligibilita e operabilita
stessa della sua proposta, di quel fondo di cultura e di umanita che essa tenta di
smontare. Per questo nel secondo capitolo, intitolato Conversation, recollection,
and the search for happiness: Spaemann’s understanding of philosophy, Z. qualifica
il pensiero di Spaemann come un pensiero “rammemorante”, un movimento nel-
la direzione della comprensione di sé e del mondo nei loro contenuti irriducibili
a una ragione astratta e funzionalizzante. Queste caratteristiche lo avvicinano ad
alcune istanze fondamentali della fenomenologia, anche se Z. preferisce definire
la filosofia di Spaemann come un metaphysical realism, come un’ontologia che si
connette essenzialmente all’etica in virtt della convinzione che é nell’essere perso-
nale che la realta dischiude la sua pienezza. Cio delinea le due strade intraprese dal
filosofare spaemanniano: la prima & quella della distruzione della «representation
of Being as process, not only by means of a close historical analysis of how this
representation of Being developed but also by shedding light on its implications,
which are counter-intuitive in so far as they contradict the way human beings al-
ways already understand themselves» (p. 42). Per I'autore € a questo percorso che
devono venire riallacciate le serrate critiche che Spaemann indirizza agli approcci
genealogici all’ontologia e all’etica, caratteristici, ad esempio, delle riflessioni di



Philosophical News  Recensioni 217

Nietzsche e Luhmann, o, piu specificamente, le obiezioni all’utilitarismo. La sec-
onda strada € quella positiva di una «reconstruction of a realistic understanding of
Being by means of a recollection of what Spaemann considers self-evident — that
is, the experience that reality is ultimately not an endless stream of becoming, but a
mixtum compositum of substantial Being and becoming. It is a reality of substances
and subjects and, in its highest form, the reality of persons who freely ‘have’ their
nature» (p. 42).

Z. ritiene che cid possa mostrare le analogie con i percorsi di Charles Taylor e,
con qualche distinguo, di Alasdair Macintyre. 1l punto comune & quello di una
riproposizione delle nozioni chiave della tradizione metafisica ed etica in un con-
testo, come quello moderno (o di fine della modernita), che pur “iconoclastica-
mente” perseguitandole, continua ad affannarsi senza successo nel tentativo di
surrogarne la validita epistemologica e deontologica. La filosofia spaemanniana,
nell’analisi di Z., € quindi un “far memoria” di cio che & in sé evidente che si oppo-
ne al carattere costruttivistico della filosofia moderna, la quale assegna a se stessa il
ruolo di dichiarare quali esseri umani siano persone. L'originalita naturale dell’es-
ser-persona per Spaemann non ¢ tuttavia qualcosa di naturalistico proprio in virtl
della piena (e autoevidente) qualita teleologica del concetto di natura. Z. osserva
che cio che la filosofia spaemanniana si € impegnata a realizzare é stata proprio la
riscoperta della natura come condizione teleologicamente normativa della liberta.
Si tratta di una riscoperta che pud avvenire solo ermeneuticamente e non attraver-
so la ragione deduttiva in quanto, appunto, cio che vale come evidenza, seppur
obliata, puo essere solo mostrato o riportato alla memoria. Si radica qui, secondo
Z. la riproposizione spaemanniana del tema del “giusto di natura” secondo una
prospettiva feconda dal punto di vista critico e, allo stesso tempo, originale nella
sua classicita. Z. osserva inoltre che la fisionomia ermeneutica della praxis filosofica
spaemanniana le fornisce quel carattere di “conversazione” che la distanzia tanto
dai tentativi di Apel e Habermas quanto dal decisionismo schmittiano.

Questa concezione socratico-platonica della filosofia € quella con la quale Spae-
mann entra tra le maglie del pensiero moderno con la convinzione di aver evitato in
partenza le trappole riduzionistiche, recuperando una conoscenza «that provides a
measure and criterion for ‘absolute reflection’ and universal judgment, particularly
for a critique of the scientistic and functionalistic spirit of modernity» (pp. 88-89).

Nel terzo capitolo, intitolato The dialectic of Enlightenment: Spaemann’s criti-
que of modernity and its dialectic, la fisionomia dialettica della modernita viene
mostrata come I’esito coerente del suo incedere astratto. Per Spaemann essa col-
pisce tutti i concetti strutturanti la tradizione filosofica occidentale (natura, storia,
liberta, ragione) radicalizzandone a tal punto i caratteri da renderli irriconoscibili
e fatalmente esposti a una procedura di uguale e contraria reductio ad nihilum da
parte di istanze opposte di pensiero, anche se, come osserva Z., Spaemann non
appartiene a coloro che criticano la modernita tout court. Alla lettura spemanniana
di Rousseau Z. dedica uno spazio giustamente ampio. Il Rousseau di Spaemann,
infatti, mostra in azione non solo i presupposti moderni del pensiero ma anche
una precisa consapevolezza della rottura con la tradizione classica, finendo per
incarnare esemplarmente anche il carattere problematico e oscillante della critica



218 Recensiont  Philosophical News

moderna. In tal senso egli € il padre di ogni modernismo e di ogni anti-moderni-
smo. Nel suo cammino di pensiero si puo vividamente percepire il rovesciamento
dei concetti classici di ‘natura’, ‘storia’, ‘socialitd’ una volta che questi vengono
disancorati dalla loro base teleologica. Importante € anche il riferimento al ruolo
della dottrina cristiana nel valutare I'impatto della trasformazione moderna. E ad
esempio, il caso della dottrina del peccato originale la quale € per Z. questione
decisiva nell’analisi spaemanniana della modernita.

Nel quarto capitolo, intitolato Society, philosophy, and religion: Spaemann and
the dialectic of anti-modernism, Z. tratta le analisi spaemanniane dell’antimoderni-
smo muovendo innanzitutto dalla tesi di dottorato dedicata al visconte de Bonald
e pubblicata nel 1959 (Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restaura-
tion. Studien Uber L. G. A. de Bonald, Klett-Cotta 19987 tr. it. Laterza 2002). Z.
rileva con acume che in Spaemann la tesi del carattere dialettico della modernita
si salda a un fondamento cosi profondo da definire anche gran parte dei tentativi
di reazione a essa. Per questo Spaemann non abbraccia I’'antimodernismo. Z. ri-
connette i temi del volume spaemanniano del 1959 al dibattito in Germania nel
secondo dopoguerra. La ricerca di una nuova e umana fonte dell’autorita e di una
nuova immagine della societa riproponevano le questioni fondamentali del fine
dell’'uomo e della societa, questioni per le quali una certa volonta di restaurazione
vedeva nelle chiese cristiane una forza da reintrodurre nello spazio pubblico per
riproporre e consolidare la rinascente democrazia. Z., pur osservando che in quel
testo poco rimanda ai dibattiti in atto nella Germania di allora, annovera a ragione
Spaemann tra gli scettici riguardo a una tale prospettiva. Il riferimento, sorpren-
dentemente attuale, a Chesterton e, soprattutto, all’antimodernismo di Peguy ser-
ve a Spaemann per mettere in evidenza quel «substantial belief» nella vera liberta
che rifiuta ogni sua interpretazione funzionale alle necessita della politica. 1l testo
su Bonald contiene, da questo punto di vista, secondo Z., una implicita critica
anche a Schmitt. La pretesa universale del Cristianesimo, il quale in Spaemann
& sempre riguardato come il luogo e il garante dell’inoperabilita funzionalistica
delle verita sostanziali della vita umana, subisce, in Bonald e in Schmitt, una vera
e propria assimilazione all’orizzonte politico. E perd nella sociologia di Luhmann
che, secondo Z., Spaemann ha individuato il tentativo piu sistematico di riduzione
funzionalistica (e nichilistica). La dissoluzione di ogni realta a una rete di relazioni
funzionali pensate dalla prospettiva del “sistema” viene assimilata da Spaemann
alla (problematica) pretesa totalizzante del pensiero hegeliano. Essa dissolve quella
struttura d’esperienza sulla quale tanto la fede cristiana quanto la filosofia nel suo
senso piu essenziale si basano.

Nel quinto capitolo, intitolato Nature, freedom, and persons: Spaemann’s philo-
sophy of Selbstsein, Z. affronta la parte della filosofia speamanniana piu recente
e nota. Di fronte ai sempre piu frequenti tentativi di problematizzare e relativiz-
zare il riconoscimento di chi & persona, Z. rileva che & I'impostazione stessa che
Spaemann offre del problema della persona a risultare caratteristica: mantenere
I'originarieta di tale nozione € questione decisiva per la possibilita stessa di espe-
rire qualcosa come veramente reale. Nel confronto puntuale che Z. istituisce tra
Spaemann e le tesi di Parfit e Singer emerge infatti che il punto focale della que-



Philosophical News  Recensioni 219

stione risiede sul piano ontologico della “sostanza” vivente piu che non su quello
etico-pratico. Contro I'assolutizzazione degli estremi astratti della realta personale
concreta — materia e spirito — il pensiero spaemanniano procede, in un certo senso
fenomenologicamente, a mostrare che il dato originario della nostra personalita,
guale appare nell’'esperienza di sé e degli altri come esseri viventi in un libero rap-
porto pratico con il mondo, si offre come presupposto persino negli stessi tentativi
di una sua riduzione in senso naturalistico o trascendentale. Sul piano pil positivo
I'affermazione spaemanniana secondo la quale ogni essere umano & persona viene
ripercorsa da Z., coerentemente con I'approccio sviluppato in Personen. Versuche
tiber den Unterschied zwischen ‘etwas’ und ‘jemand’ (Klett-Cotta 20063; tr. it. La-
terza 20072), seguendo il complesso lavoro di “ostensione” dell’identita personale
che il pensatore tedesco svolge tra le pieghe profonde dell’esperienza linguistica,
etica e conoscitiva dell’'uomo. Cid che tale lavoro incontra al fondo ¢ la persona
come Selbstsein, come esser-sé, come identita la cui base naturale, lungi dall’es-
sere qualcosa di distaccabile da essa, agisce piuttosto come tensione immanente
ed estatica allo stesso tempo nella direzione specificamente umana della riuscita
della vita nella sua totalita. E al «more comprehensive horizon» dell’amor bene-
volentiae che, osserva Z., Spaemann ancora il rischiaramento, ontologico ed etico
assieme, dell’essere personale. Scrive Z.: «One of the most fundamental arguments
Spaemann proposes for the connection between ethics and ontology is the fact
that we need to conceive the other as real, as a ‘thing-in-itself °, not as an image of
ourselves or as a fiction, in order to have the experience of obligation towards the
other» (p. 217). Z. dedica pagine dense all’analisi spaemanniana delle esperienze
fondamentali della ‘promessa’ e del ‘perdono’. Si tratta di atti praticabili solo tra
persone, i quali tuttavia possiedono un peculiare carattere rigenerativo dell’iden-
titd personale stessa e ostensivo della sua dimensione trascendente. Nella parte
finale del quinto capitolo Z., in uno dei paragrafi pit densi del suo volume, riflette
proprio sulla caratteristica valenza della nozione spaemanniana di ‘trascendenza’.
L’atto di riflessione presuppone, per non essere vuoto, questo essere-in-sé al quale,
in ogni caso, esso si puo rivolgere sempre e solo nell’atto di riflessione. E pero dif-
ficile trovare un equilibrio capace di mantenere senza ridurre un polo all’altro. Z.
osserva giustamente che ¢ a Schelling e alla sua nozione di unvordenklich, pit che
a Hegel, che Spaemann si rivolge per trovare un modo meno ambiguo di pensare
la relazione tra trascendenza e riflessione. Se I'essere & liberamente creato, non &
né necessario né possibile, ma contingente. Una contingenza storica che la filosofia
deve prendere sul serio, lasciandola essere come luogo della propria origine. Si
puo cosi comprendere la caratteristica difesa del Cristianesimo sviluppata da Spa-
emann. Z. osserva che I'influenza della speculazione dottrinale cristiana non solo
e decisiva per la nozione di persona come Selbstsein, ma € solo da una prospettiva
creazionistica, pur rivisitata filosoficamente, che Spaemann ritiene si possa mante-
nere la concepibilita di tale nozione nella sua pienezza.

Il sesto capitolo — Christianity, philosophy, and the end of modernity — & dedicato
proprio alla concezione spaemanniana del rapporto tra Cristianesimo e filosofia e
alle sue implicazioni per le filosofie post-moderne. Il contributo di Spaemann alla
riflessione sul Cristianesimo & un contributo da laico, osserva Z., ed & normalmente



220 Recensiont  Philosophical News

orientato ad affrontare questioni specifiche. Spaemann muove da una posizione di
«Christian orthodoxy» ma da questa svolge una critica della modernita che pos-
siede la pretesa non solo di difendere il Cristianesimo dalla tentazione di autoin-
terpretarsi secondo lo spirito della modernita, ma anche di affermare che solo in
€ss0 si puo trovare una difesa piena della ragione. Cio tuttavia esige che il carattere
storico e non-speculativo del Cristianesimo rimanga qualcosa che la filosofia non
deve pretendere di assimilare. Secondo Z. cido conduce Spaemann a mostrare una
preferenza per un pluralismo filosofico nel quale le differenti teorie non pretendo-
no di ergersi a verita religiose.

Z., richiamandosi esplicitamente a Schelling, parla della filosofia spaemanni-
ana come di un empirismo speculativo il quale «not only shows that philosophical
speculation does not need to contradict the gift of reality (thus being empirical in
a non-dogmatist way), it also shows how the ‘in-self * and the ‘for-me’ are brought
together and reconciled in the experience of the absolute, most importantly in the
‘experience’ of God and of the person» (p. 251).

In conclusione si pu0 affermare che questo volume di Z. & uno studio denso che
mostra tutta la competenza e familiarita che I'autore possiede non solo con la ricca
e variegata produzione spaemanniana ma anche con il quadro di autori e di temi
che attraversano il dibattito filosofico attuale. Z. riesce nell’impresa di indicare un
percorso adeguato e rispettoso che consente di entrare nella trama della filosofia di
Spaemann comprendendone i capisaldi, gli obiettivi critici e positivi, ma anche di
replicarne lo sguardo e, per cosi dire, di ripercorrerne il “gesto”. Essa viene pre-
sentata mettendone bene in evidenza le matrici “classiche”, facendola allo stesso
tempo interagire, criticamente e positivamente, con gli autori piu recenti e gene-
rando cosi una “osmosi” da cui esce arricchita tanto la comprensione del pensiero
spaemanniano quanto il quadro di alcuni dei pit recenti dibattiti filosofici. Chiude
il volume una ricca bibliografia primaria e secondaria.

Matteo Amori
Universita degli Studi di Bergamo
matteo.amori@unibg.it



Cristina Zaltieri, L’invenzione del corpo. Dalle membra di-
sperse all’organismo, collana “Il corpo della filosofia”, Negret-
to Editore, Mantova 2010. Un volume di pp. 168.

Nell’esergo che spiegail titolo dell’originale e interessante collana della casa edi-
trice Negretto, “Il corpo della filosofia”, si legge che il “nutrimento” della filosofia
e quel “fuori del pensiero”, sia esso scrittura, carne, materia del mondo, corpo che,
nel contaminare una presunta purezza del pensiero stesso, in realta lo alimenta e lo
illumina. Per questo motivo la filosofia, lungi dall’eliminare tale sua alterita corpo-
rea, deve essere in grado di affrontarla, deve in altri termini pensarla.

In piena sintonia con I'istanza della collana che lo ospita si colloca il testo di Cri-
stina Zaltieri, L’invenzione del corpo. Dalle membra disperse all’organismo. Il titolo
stesso dell’opera, particolarmente curioso, suscita nel lettore una serie di domande
che preannunciano alcune peculiarita del corpo, legate al suo essere strumentale,
al rapporto con il fautore della sua presunta scoperta/invenzione.

Spinoza e Nietzsche, non a caso anomali nel panorama del pensiero occiden-
tale, ammoniscono: la saggezza del corpo sfugge alla ragione. L'autrice ha scritto
questo libro assumendosi la gravita delle loro osservazioni per giungere al risultato
di trovarle confermate dalla sua indagine: il corpo apre a un territorio vastissimo
ancora in buona parte inesplorato. Ma quest’esito non é fallimentare se si pensa
la filosofia non come soluzione razionale d’ogni problema bensi come pratica che
aiuti ad abitare il mondo accettandone la complessita, la dismisura, il disordine, il
mistero e assumendo interamente la sua natura di “caosmo”.

L’Introduzione conduce il lettore lungo il cammino che lo portera a scoprire il cor-
po attraverso il breve racconto di un ipotetico dialogo tra I'antropologo missionario
Leenhardt e un selvaggio canaco divenuto suo discepolo, costruito sulla base delle
memorie di Leenhardt. Il selvaggio dichiara all’antropologo di aver imparato da lui
“il corpo”, sconosciuto nella loro cultura “primitiva”, suggerendo cosi I'idea che esso
non sia oggetto indiscutibile di ogni umana conoscenza, bensi che divenga tema di
sapere all’interno della cultura occidentale. Tale processo di costruzione dell’oggetto
di conoscenza “corpo” avviene mediante I'affermazione di una coppia oppositiva
potentissima, dominante I'intera nostra cultura: quella di anima e corpo. Il problema
della relazione tra anima e corpo non si presta a una facile definizione. Nella societa
contemporanea il corpo appare imperante, tirannico, focus d’ogni nostro interes-
se (somatocentrismo). Eppure, sempre all’interno della nostra tradizione culturale
esso risulta schiacciato dall’imperio dell’anima (somatofobia). In realta I'ambiguita
dell’oggetto-corpo rende ben pit problematiche tali superficiali analisi che tuttavia
illuminano la natura polemologica e agonale del rapporto tra anima e corpo.



222 Recensiont  Philosophical News

Il testo si confronta in prima istanza con la somatofobia dominante posta alle radici
della nostra cultura filosofica, a partire da Platone, erede del dualismo orfico e del suo
disprezzo per il corpo, per passare al cristianesimo, nella sua versione paolina che lega
al corpo, o meglio alla carne, la dimensione del peccato. In entrambi i casi si assiste
perd a un’'implicita padronanza e affermazione dell’elemento corporeo: il pensiero
platonico ricorre, pur senza tematizzarlo, al ruolo politico, conoscitivo e paidetico
giocato dal corpo e Paolo & pur sempre apologeta di una religione il cui cuore pulsan-
te € I'incarnazione di Dio, la sua scelta di assumere il corpo di un uomo.

La socratica “cura dell’'anima”, cosi come emerge nel Carmide o nell’Alcibiade
Maggiore di Platone, non a caso si rivolge ai corpi belli di Carmide e Alcibiade e si
esplica nel dialogo serrato tra il maestro e I'allievo, determinando un percorso di
formazione destinato a coronare I'ingresso del giovane nella vita pubblica.

Come insegnano Nietzsche, Artaud, Deleuze e Foucault — pensatori che ispi-
rano e contribuiscono a dare corpo al testo di Zaltieri — il corpo consiste in una
pluralita di forze, di istanze che affermano la sua vibrante e inarrestabile molte-
plicita rispetto al “fraintendimento del corpo” operato da Platone. Sostiene a tal
proposito Artaud: «& una moltitudine impazzita, una specie di baule a soffietto che
non pud mai aver finito di rivelare quello che racchiude». Dunque la filosofia, per
ridurlo alla ragione, deve “addomesticarne” le forze selvagge, “misteriose” e tale
ammansimento del corpo avverra attraverso la sua costituzione in organismo. La
genealogia foucaultiana si traduce in una vera e propria somatologia che trova nel
corpo il suo nucleo fondante: i corpi assoggettati dei dispositivi di potere-sapere,
i corpi governati e puniti dal somatopotere, i “corpi docili” della societa discipli-
nare, i corpi trasformati in forze produttive ed economiche dalla politica. L'autrice
sottolinea come in tutti i casi citati si assista alla dinamica messa in atto dal circolo
del potere-sapere che declina, oppone e definisce il dualismo corpo-anima. Sulla
scia del metodo genealogico, Zaltieri scava nella storia del pensiero fino a raggiun-
gere le origini organiche del corpo, scoprendo che I'organismo € un’invenzione
platonica che fa del corpo una totalita chiusa, gerarchica, psicocentrata nella rifles-
sione del filosofo greco e poi encefalocentrata nella successiva tradizione filosofico-
scientifica tutt’ora imperante.

Due funzioni sono fondamentali nell’organismo: la funzione economica, esami-
nata mediante una fine analisi del famoso apologo di Tito Livio, e la funzione im-
munitaria, presa in considerazione attraverso la lettura di S. Paolo. Nel primo caso
si tratta di leggere I'organismo come totalita in cui le differenti parti si trasformano
in “organi” e la cui funzione é finalizzata all’efficienza e produttivita dell’intero. La
funzione immunitaria invece consiste nell’esplicazione dell’unita organica come
chiusura difensiva verso cio che é fuori da tale unita, laddove il “fuori” & avvertito
come negativo e pericoloso.

Tale duplicita di funzioni ci fa comprendere I'efficacia, da sempre messa a frut-
to, dell’immagine del corpo-organismo come potente metafora della comunita po-
litica in Occidente il cui senso ¢ stato ed € ancora spesso ridotto per lo piu a tale
duplice valenza: economica e immunitaria.

Eppure I'esperienza umana ci insegna che il corpo & un gioco di forze molteplici,
difficilmente rinserrabile nell’organismo gerarchico e chiuso. Ecco perché Deleuze



Philosophical News  Recensioni 223

invita, insieme a Guattari, a farsi un Corpo senz’Organi, secondo un’enigmatica
espressione coniata da Artaud che allude non allo svuotamento degli elementi che
abitano il corpo, ma alla liberta che il corpo stesso dischiude rispetto alla fissita dei
suoi compiti. Il Corpo senz’organi & dunque il principio che scombina organismi
assestati, afferma la pluralita dell’esistenza e viene attivato per non ridurre la vita a
meccanico espletamento di funzioni.

Una scrittura del corpo molto lontana da quella del corpo-organismo che Pla-
tone inaugurera nel Timeo quattro secoli dopo, una diversa somatografia, in con-
sonanza con una particolare descrizione del politico, anch’essa molto lontana da
letture organiciste, I'autrice la incontrera nell’lliade.

Il corpo degli eroi omerici non mostra traccia di unita organica: € una pluralita
di forze patiche, di agenti patico-fisiologici che sono elementi emozionali e allo
stesso tempo luoghi fisici del corpo. L'uomo di cui parla Omero non ha neppure
“volto”, ossia non ha espressioni che richiamino una concezione del viso quale car-
tografia dei segni dell’anima, perché nell’'uomo omerico non vi é traccia neppure
di essa (psyche é il respiro, il soffio vitale che abbandona il corpo dopo la morte).
Un uomo, quello iliadico, senza corpo né anima é attraversato da forze composite
che svolgono una indubbia funzione politica, nel senso che fungono da elementi
connettivi di un tessuto politico anch’esso descritto come disperso e plurale. I
corpo omerico é privo dei caratteri che si attribuiscono al corpo organismo: é anti-
economico, si esprime nel costante dispendio della forza, nella sua dissipazione
(dépense, direbbe Bataille) ed ¢ aperto al “fuori” della comunita e del mondo, dal
momento che condivide con gli altri le forze che lo attraversano e che hanno natura
divina, cosmica. A questo punto, la domanda con cui la ricerca si conclude € la se-
guente: come é potuto accadere che dal “corpo senz’organi” d’Achille si sia giunti
al corpo-organismo del Timeo consegnato da Platone all’'umanita successiva?

La risposta a tale epocale questione viene trovata nel passaggio dalla cultura
orale (di cui Omero é ancora testimone, pur “raccogliendola” e “fissandola” nella
scrittura) alla civilta della scrittura.

Una sotterranea ma determinante connessione tra la piena affermazione del di-
scorso scritto e I'emergere del corpo-organismo € la traccia che l'autrice segue.
Lipotesi conclusiva di Zaltieri pone I'accento sulla pratica della scrittura che, a
suo avviso, determina la comparsa del corpo organismo e, piu precisamente, esso
emerge dalla scrittura del logos filosofico che sottopone la molteplicita degli ele-
menti all’'unita dell’idea, dell’'universale, del concetto.

Il Fedro di Platone conferma per I’autrice tale ipotesi laddove il “buon discor-
s0” del filosofo & paragonato al corpo del quale deve condividere I'ordine, la retta
disposizione, la taxis. Nel dialogo platonico assistiamo a continui rimandi impliciti
del rapporto tra scrittura e corpo (come gia aveva compreso Derrida): entrambi
sono esteriorita che celano e obnubilano una verita interiore, portando all’oblio
della stessa. Nel contempo entrambi posseggono una natura *“segnica”, ovvero Si
fanno segno per il discorso vivo, quello orale, e per I’'anima che lo vivifica. 1l di-
scorso — organismo della dialettica, le cui membra si compongono in una taxis che
fa capo all’idea definitoria, rende possibile I’affiorare alla visione del filosofo di un
corpo-organismo. Attraverso I’organismo, le forze del corpo vengono rinserrate in



224 Recensiont  Philosophical News

un’unita razionale, sottoposte al comando dell’anima e, tramite essa, ricondotte
nell’alveo dell’elemento politico, che di tali forze — anche se Platone non lo espli-
cita — si nutre e si corrobora.

Il prezzo che il corpo paga, in tale sua trasformazione in organismo, € la rottura
del suo rapporto con il “fuori” cosmico, la perdita della sua ambigua, enigmatica
e preziosa collocazione tra interno ed esterno, I'incapacita di essere riconosciuto
come la soglia che ci rende vive risonanze di mondo. Il testo riesce cosi nel suo
intento: mettere in causa lo sguardo sul corpo che noi consideriamo “naturale”
mostrando come esso sia in realta I’esito di una lunga e complessa vicenda.

Roberta Sofi
Universita degli Studi di Bergamo
roberta.sofi@unigb.it









