Editoriale
Il munus scomparso
di Elisa Grimi

Alla fine dellaristotelismo in eta moderna, Gottfried Wilhelm von Leibniz scri-
veva nella prefazione ai suoi Saggs di teodicea: «Si dirigono tutte le proprie inten-
zioni verso il bene comune, che non ¢ affatto diverso dalla gloria di Dio»'. E chiaro
che questa affermazione trova la sua validita in un orizzonte teleologico ove I'azio-
ne dell'uomo ¢ considerata nella sua finalita entro un ordine maggiore di eventi.
Ma puo essa valere anche per il pensatore del nostro tempo?

11 “bene comune”, tema di cui ¢ oggetto questo volume, pare essere una cate-
goria sfuggente, difficilmente descrivibile da un soggetto che, in un rapidissimo
lasso di tempo, si € trovato catapultato in una societa aliena alla circoscrivibilita
dei termini, di quei concetti che non necessitavano di una giustificazione in quanto
facenti parte di un patrimonio per I'appunto comune, della tradizione di un po-
polo. Ma quale ¢ il motivo per cui questa nozione ¢ diventata sfumata, in qualche
modo equivocabile?

Come ricorda il Cardinal Angelo Scola nella sua lectio dal titolo “Il significato
del bene comune” [The Meaning of “the Common Good”], il “bene comune” ¢
un valore non pil ovvio e per un recupero di tale nozione ¢ imprescindibile partire
da quell’esperienza elementare ed integrale che accomuna 'uomo di ogni epoca.
Ma in che cosa consiste tale esperienza originaria se non proprio in un bene co-
mune? Sottolinea infatti il Cardinale che proprio a partire dall’esperienza comune
ad ogni uomo ¢é possibile affermare che la relazione costituisce un bene condiviso.
Tale bene condiviso, se viene assunto consapevolmente, pud essere riconosciuto
come il bene comune, il bene dell’essere insieme all'interno delle odierne societa
pluralistiche. Cosi scrive: «L’identita umana infatti documenta che costitutivamen-
te la persona & un zo-in-relazione. 1l bene sociale primario dell’essere insieme, che
trova nella relazione e, pertanto, nella comunicazione la sua punta espressiva, deve
essere scelto da tutti i soggetti che abitano la societa civile, come bene politico».
Conclude il Cardinale auspicando un articolato ripensamento di questa necessaria
categoria che ¢ il bene comune, che non solo consideri il suo sviluppo all’interno
della storia ma che recuperi quella concezione unitaria antropologica in cui la stes-
sa categoria trova il suo radicamento e percio la premessa della fioritura umana.

1 G.W. Leibniz, Saggs di teodicea sulla bonta di Dio, la liberta dell'uomo e 'origine del
male, Bompiani, Milano 2005, p. 9.



10 Eusa Grimi  Philosophical News

Di particolare interesse ¢ inoltre I'intervista al professor Guido Calabresi, Ster-
ling Professor Emeritus presso la Yale University, che ¢ considerato, insieme a
Ronald Coase e Richard Posner, uno dei fondatori della cosi detta “Law and Eco-
nomics”. Calabresi si domanda se sia sufficiente 'economia per un’esaustiva de-
scrizione della realta, o se sia invece necessario introdurre altre discipline quali
I’antropologia o la filosofia. Non a caso il professore si & fatto con forza promotore,
come racconta, di un Ph.D. interdisciplinare attivo a Yale (Law School) nel cui
svolgimento lo studente abbia la liberta di spaziare e approfondire contemporane-
amente piu discipline. Calabresi dunque opta per una visione ampliata del sapere e
non strettamente specialistica e questo per ottenere un modello di come il mondo
¢ realmente, o che si approssimi il piti possibile a tale verita. Interessante, inoltre
la risposta all'interrogativo circa le domande fondamentali sulle quali — nella sua
prospettiva — ritiene debbano focalizzarsi i filosofi del diritto; egli porta a riporre
I’attenzione sul concetto di “uguaglianza” e afferma che il compito dei filosofi del
diritto dovrebbe essere proprio quello di tentare di comprendere la ragione per
la quale la concezione di uguaglianza e di ridistribuzione della ricchezza sia stata
perlopit abbandonata nel ventunesimo secolo e con essa anche la grande speranza
che animava il secolo precedente.

A ribadire I'importanza di una cultura umanistica ¢ anche Robert W. Wallace,
intervistato per questo volume. Il professore della Northwestern University, la cui
ricerca ha portato a un ripensamento e ad un approfondimento della nascita della
democrazia in Grecia, mette in evidenza le qualita che rendono dal suo punto di
vista gli antichi greci eccezionali: innanzitutto essi non pensarono automaticamen-
te che loro stessi o il loro modo di essere fossero migliori, quindi non esitarono a
confrontarsi e infine furono estremamente competitivi. Scrive Wallace: «Senza la
conoscenza e la saggezza derivante da una seria educazione umanistica, non possia-
mo sperare di superare i problemi con cui la nostra societa ci mette a confronto».
Tale monito deve essere considerato con grande attenzione. Assistiamo sempre
con maggiore insistenza ad una sorta di “oscurantismo antropologico” promosso
dalla classe dirigente pro-globalizzazione, sia essa europea o meno, per cui il con-
cetto di humanitas® sembra quasi far svergognare, sino a sfiorare la contraddizione,
quel progresso scientifico e tecnologico che caratterizza la nostra epoca offrendo
I'illusione di un “bene globale” seppur non effettivamente “comune”. Deve quindi
far riflettere il fatto che si assiste, e per comprendere questo ¢ sufficiente guardare
ad uno spicchio del panorama europeo, ad una sempre minore attenzione da parte
dello stato per I'educazione, la formazione, la cultura, la scuola e dunque tutto cio
che afferisce alla sfera umanistica.

In alcuni dei saggi ospitati nel presente volume, oltre a venir messo efficace-
mente in luce la storia della nozione di “bene comune” e le fasi storiche che hanno
portato ad una rielaborazione di tale nozione, vengono evidenziate anche le conse-
guenze che un determinato utilizzo di cio che ¢ bene comune comporta. A soste-
gno di tale studio ¢ significativo a proposito richiamare la ricerca condotta a opera

2 Vd. Terenzio, Heautontimorumenos, v. 77.



Philosophical News  EDITORIALE. IL MUNUS SCOMPARSO 1

del prof. Markus Krienke, Direttore della Cattedra “Rosmini” presso la Facolta di
Teologia di Lugano, che ha avuto quale esito la conferenza “Il bene comune: come
riscoprirlo per il futuro della nostra societa?”. Alcuni studi che qui presentiamo
sono il frutto di un approfondimento a partire da tale progetto di ricerca.

Segue alle due interviste il prezioso contributo di Lorenzo Cantoni dal titolo
“Communication and Common Good” nel quale I'autore sceglie di indagare il
concetto di bene comune in relazione al processo di comunicazione principalmen-
te secondo quattro punti: 1. la comune radice linguistica, 2. il linguaggio quale
condizione per discutere della nozione di “bene comune”, 3. il linguaggio quale
parte del bene comune e infine, 4. il linguaggio quale immagine forte di cio che &
il bene comune. Cantoni mette inoltre in evidenza che ¢ compito proprio dell’uni-
versita di servire il bene comune e la societa, dal momento che essa designa il luogo
finalizzato allo sviluppo della conoscenza, alla trasmissione del sapere attraverso
I'insegnamento, e allo stesso tempo costituisce il vero tramite con la societa.

Ad analizzare il tema del “bene comune” da un punto di vista giuridico ¢ invece
Andrea Favaro con il suo saggio dal titolo “La legge del bene comune, tra «pretese
democratiche» e «doveri privati»”. Sotto la lente giuridico-politica 'autore indaga
in questo saggio il tema del bene comune a partire dalla teoresi rousseauiana, e
dopo diverse argomentazioni a supporto della fallacia del “sistema democratico”
moderno, muove il forte invito a riconsiderare le differenze esistenziali tra i cit-
tadini e i diversi modi in cui il bene & assunto e da cui deriva una determinata
concezione di “bene comune”. Tesi forse discutibile ma che porta a riflettere sulla
stretta dipendenza della nozione di “bene comune” da un preciso contesto, sia
esso religioso, politico, territoriale, culturale, etc. Segue a questa riflessione quella
di Markus Krienke il quale nel suo contributo “What is the Connection between
Common Good and Human Dignity? The Contribution of the Thomistic Tradi-
tion to a Reflection on Common Good”, delinea il rapporto tra la dignita umana e
il “bene comune”. L'autore nella sua conclusione si focalizza con particolare enfasi
sulla produzione di Antonio Rosmini il quale fu in grado di applicare I'antropolo-
gia tomista al pensiero politico moderno. A partire da questa riflessione — I’autore
mette quindi acutamente in evidenza — ¢ possibile approdare ad una concezione di
bene comune che rifugge la manipolazione del discorso politico e recupera invece
con forza una base etico-antropologica.

Di frizzante attualita si presenta lo scritto a cura di Mauro Magatti e Monica
Martinelli dal titolo “Sul bene comune. Un orizzonte per attraversare la crisi”.
Stupisce di questo testo in particolare una osservazione, di rado rilevata, di note-
vole aiuto per addentrarsi nella comprensione della ragione per cui la categoria del
“bene comune” sia di cosi difficile analisi e soprattutto sia, come tutti i concetti,
modellata dal tempo e dalla storia. Seppur sia proprio dell’orientamento degli au-
tori una difesa del “bene comune”, e dunque siano essi a favore di un recupero
dell’'uso e della messa in pratica di tale nozione, e siano consapevoli nonché so-
stenitori della necessita che tale nozione riveste a livello sociale, essi dichiarano

3 Lugano, 23 maggio 2012.



12 Eusa Grimi  Philosophical News

che «il bene comune ¢ uscito dalle nostre categorie». Quindi oltre a ripercorrere i
passaggi storici che hanno portato a questo cambiamento, essi mettono in rilievo
anche la struttura propria di tale concetto, e dunque I'operativita e I'incisivita a
livello culturale. Scrivono: «[...] all’interno delle coordinate che sostengono I'im-
maginario tecno-nichilista, I'idea che vi sia un bene comune viene completamente
rimossa, dal momento che quelle logiche consacrano lo spostamento del baricen-
tro sull’'individuo — ritenuto del tutto libero quando ¢ nella condizione di scegliere
i significati, i suoi legami, la sua cultura — e sullo sganciamento tra funzioni e signi-
ficati — avvallando la priorita della logica di tipo funzionale, indifferente dal punto
di vista valoriale». Risulta quindi chiaro il richiamo a quella doppza sparizione cui
accennava Hannah Arendt, sparizione della storia e sparizione della natura, che
porta 'umano ad esser privo di un mondo comune e di un contesto necessario per
costruire una idea di bene comune, contesto caratterizzato da quella violenza della
svalorizzazione, per dirla con una nota espressione di Etienne Balibar®, richiamata
dagli autori.

Ulrich Metschl affronta il tema del bene comune nella prospettiva della tradizio-
ne liberale. Nel suo contributo “The Common Good: A Welfarist Proposal”, egli
propone una concezione di bene comune quale risultato delle aggregazioni delle
preferenze individuali che a loro volta riflettono un interesse per cio che & pubbli-
co. La riflessione di Metschl si avvale quindi dell’argomentazione di Adam Smith
in riferimento a una concezione welfarista di bene comune. Segue I'intervento di
Giuseppe Mastromatteo e Stefano Solari intitolato “The Idea of ‘Common Good’
in Political Economy”, elaborato in una prospettiva politica. Nel saggio gli autori
indagano I'idea di “bene comune” in accordo con la tradizione politica classica
e da una prospettiva economica. In particolare essi si soffermano sull’analisi dei
differenti usi della nozione di “bene comune” in accordo con alcune teorie eco-
nomiche. Chiude la sezione dei saggi il contributo di Christopher O. Tollefsen
dal titolo “The Humanities and American Higher Education”, nel quale I'autore
argomenta che il ruolo e 'interpretazione degli studi umanistici all’interno del si-
stema educativo americano ¢ andato corrompendosi a causa del suo rapporto con
la scienza moderna. Questa deformazione delinea tre caratteristiche proprie della
scienza contemporanea: il suo rigore e il suo metodo, il suo volgersi verso ’'ambito
tecnologico, e gli assunti elaborati da alcuni dei suoi professionisti e difensori di
una sua auto-sufficienza e di una sua autorita illimitata in tutti i campi del sapere.
In conclusione I'autore elabora una riflessione circa la bonta intrinseca dell’edu-
cazione negli studi umanistici e il ruolo che lo studio dell’arte dovrebbe svolgere
all'interno dell’educazione.

Il volume si conclude con una ricca rassegna di recenti convegni e testi di ultima
pubblicazione. Il bene comune, come gia notato, costituisce una categoria non
scontata, di difficile inquadramento. Come tutte le nozioni, il modo in cui essa
viene assunta nel linguaggio comune ¢ soggetto a cambiamento, ma se questo ¢
vero, d’altra parte ¢ anche vero che il modo in cui essa viene concepita trova la sua

4 E. Balibar, Cittadinanza, Bollati Boringhieri, Torino 2012, p. 147.



Philosophical News  EDITORIALE. IL MUNUS SCOMPARSO 13

motivazione sempre in chila assume. E pertanto interessante osservare che nel mo-
mento in cui varia una determinata concezione di cio che & I'essere umano, impli-
citamente varia anche il modo di concepire la direzione delle sue azioni e dunque
il relativo progetto sociale, o ancora, la ragione per cui un essere umano dovrebbe
“mettere in comune” ad esempio la sua personale base valoriale, vale a dire chi ¢,
la sua storia, a che cosa aspira e che cosa spera. Pare opportuno a questo punto
ricordare il prezioso quanto saggio avvertimento di Papa Francesco, allora Jorge
Mario Bergoglio, che rivolgendosi al suo popolo a Buenos Aires disse: «Per forma-
re comunita ciascuno ha un #zunus, un ufficio, un compito, un obbligo, un darsi,
un impegnarsi, un dedicarsi ad altri. Queste categorie, che ci vengono dal patri-
monio storico-culturale, sono cadute nell’oblio, oscurate di fronte all'impellente
spinta dell’individualismo consumistico che unicamente chiede, esige, domanda,
critica, moraleggia e, incentrato su se stesso, non aggrega, non scommette, non
rischia, non si “mette in gioco” per gli altri»’. Il Santo Padre parlava di “categorie
cadute nell’oblio” e come non osservare quanto questa descrizione riguardi anche
la cultura. Un mzunus docendi che scansa sempre piti con violenza quel carattere
aggregativo, di reale trasmissione del sapere che dovrebbe invece caratterizzare
ciascun ambito universitario, quale luogo in cui ciascuno, docente 7z primzis, si pos-
sa mettere in gioco con piena liberta cosi da coltivare sempre di pit la ricerca e il
confronto a livello disciplinare e interdisciplinare. Ma puo essere questo possibile
per definizione? No, ma pud essere operativo per necessita, o meglio, per quella
che Vasilij Kandinskij era solito chiamare necessita interiore. Le parole rivolte al
popolo argentino, ora richiamate, risuonano di estrema attualita anche dinnanzi
alla politica italiana, nonché a una “insolita” comuniti europea. Mettersi in gioco
per un bene comune non ¢ a svantaggio del singolo, ma ¢ la forma d’operare pit
vicina alla sua natura, in quanto egli ¢ da sempre, sin dalla sua nascita per la neces-
sita del suo nutrimento, in relazione. Una necessita interiore, dinamica, operativa
e percio concretizzabile a livello pubblico.

5 Jorge Mario Bergoglio, Convocati per il bene comune in Noi come cittadini noi come
popolo. Verso un bicentenario in giustizia e solidarieta 2010-2016, Jaca Book, Milano 2013, pp.
43-44.



Editorial
The Vanished Munus
by Elisa Grimi

At the end of the Aristotelian era in the modern age, Gottfried Wilhelm von
Leibniz wrote in the preface of his Theodicy: «One directs all one’s intentions to
the common good, which is no other than the glory of God» !. It is clear that this
statement finds its validity in a teleological horizon where the action of man is
considered in its finality within a greater order of events. But can it hold even for
thinkers of our time?

The “common good”, the subject matter of this volume, appears to be an elusive
category, which is difficult to describe for a subject who, in a very brief lapse of
tie, found himself propelled in a society that was alien to the notion of terms being
circumscribable, to those concepts that were not in need of a justification as they
were part of a patrimony that was, indeed, common, belonging to the tradition of
a people. But what is the reason for which this notion became indefinite, somehow
equivocal?

As Cardinal Angelo Scola recalls in his lectio “The Meaning of «the Common
Good»”, the “common good” is a value that is no longer obvious and for a
recovery of such a notion it is unavoidable to start from that elementary, that
integral experience that men in every epoch have in common. But what does
such an original experience consist in if not precisely a common good? The
Cardinal indeed underlines that starting precisely from the common experience
it is possible for every man to state that a relationship is a shared good. Such a
shared good, if it is undertaken consciously, can be recognized as the common
good, the good of being together within today’s pluralistic societies. Thus he writes:
«In fact, human identity documents that a person is essentially a self-in-relation.
The primary social good of being together, which is expressed in relationships and,
therefore, in communication, must be chosen by all those who live in civil society
as a political good». The Cardinal concludes expressing hope for an articulated
rethinking of this necessary category that is the common good, a rethinking that
considers not only its development within history but that recovers that unitary
anthropological conception in which the very same category is rooted and is
therefore the premise for human flour. A particularly interesting interview is the

1 G.W. Leibniz, Theodicy. Essays on the Goodness of God, the Freedom of Man and the
Origin of Evil, Open Court, La Salle, Illinois, p. 52.



Philosophical News  EpmoriAL. THE VANISHED Munus 15

one with Professor Guido Calabresi, Sterling Professor Emeritus at Yale University,
who is considered, together with Ronald Coase and Richard Posner, one of the
founders of so-called “Law and Economics”. Calabresi wonders if economics is
sufficient for an exhaustive description of reality, or if it is instead necessary to
introduce other disciplines such as anthropology or philosophy. It is not by chance
that the professor, as he recounts, became a strong advocate for a interdisciplinary
Ph.D. that is now active at Yale (Law School), in the course of which students
could have the freedom to include and deepen more than one discipline at the
same time. Calabresi therefore chooses an extended vision of knowledge, not a
strictly specialized one, with a view to obtaining a model of the world as it really is,
or that comes as close as possible to such truth. Equally interesting is the answer to
the issue of the fundamental questions on which — in his view — philosophers of law
should focus on; he shifts the attention on the concept of “equality” and states that
the task of philosophers of law should in fact be that of understanding the reason
for which the concept of equality and redistribution of riches has been more or less
abandoned in the twenty-first century and with it also the great hope that gave life
to the previous century.

Another who reaffirms the importance of a humanistic culture is Robert W.
Wallace, who was interviewed for this volume. The Northwestern University
professor, whose research lead to rethink and deepen the birth of democracy in
Greece, highlights the qualities that, in his opinion, made the Greeks exceptional:
first of all, they did not automatically think that they were, or their way of living
was, better, so they did not hesitate to compare themselves to others and all in
all they were extremely competitive. Wallace writes: «Without the knowledge
and wisdom deriving from a serious education in humanities, we cannot hope to
overcome the problems that our society confronts us with». Such a warning must
be taken very seriously into consideration. We are witnessing more and more a
sort of “anthropological obscurantism” promoted by the pro-globalization ruling
class, whether it be in Europe or abroad, for whom the concept of humzanitas®
almost seems to put to shame, up to the point of contradiction, that scientific and
technological progress that distinguishes our epoch and that offers the illusion
of a “global good” that, however, is not actually “common”. One must therefore
meditate on the fact that we are witnessing a greater and greater decrease on the
part of the state for education, training, culture, school and therefore everything
that concerns the humanities, and to see this it is sufficient to look at a slice of the
European panorama.

In some of the essays within the present volume, besides effectively uncovering
the history of the notion of “common good” and the historical phases that lead to
a re-elaboration of such a notion, the consequences that a certain use of that which
is a common good entails are highlighted as well. As a support to this study, it is
useful to recall the research conducted by Professor Markus Krienke, Director
of the Rosmini’s Chair at the Faculty of Theology in Lugano, that resulted in the

2 See Terence, Heautontimorumenos, v. 77.



16 Eusa Grmi  Philosophical News

conference “Il bene comune: come riscoprirlo per il futuro della nostra societa?”
[The common good: how to re-discover it for the future of our society?]’>. Some
studies presented here are the outcome of an in-depth study starting from such
research project.

Following the two interviews is Lorenzo Cantoni’s precious contribution
“Communication and Common Good”, in which the author chooses to
investigate the concept of common good in connection to the communication
process concerning four points: 1. the common linguistic root, 2. the language
as a condition to discuss the notion of “common good”, 3. language as a part
of common good and, finally, 4. language as a strong image of that which is the
common good. Cantoni also highlights the fact that it is indeed the university’s
task to serve the common good and society, since it designates the place that is
aimed at the development of knowledge, at the transmission of knowledge through
teaching, and at the same time it is the real connection to society.

Andrea Favaro analyzes the theme of the “common good” from a juridical
point of view with an essay by the title “La legge del bene comune, tra «pretese
democratiche» e «doveri privati»” [The law of the common good, between
«demands of democracy» and «private duty»]. Under the juridical-political lens,
the author investigates in this essay the theme of the common good starting from
Rousseau’s theoresis, and after various arguments supporting the fallacy of the
modern “democratic system”, he strongly invites us to reconsider the existential
differences between a certain conception among citizens and the different ways
in which good is taken on and from which a certain conception of “common
good” is derived. It is a thesis that may be questionable but that leads to reflect
on how closely the notion of “common good” depends on a precise context, be it
religious, political, territorial, cultural, etc. Following this reflection, there is the
one made by Markus Krienke, who, in his contribution “What is the Connection
between Common Good and Human Dignity? The Contribution of the Thomistic
Tradition to a Reflection on Common Good”, outlines the relationship between
human dignity and the “common good”. In his conclusion, he author focuses with
special emphasis on the works of Antonio Rosmini, who was able to apply St.
Thomas’s anthropology to modern political thought. Starting from this reflection
— as the author here perceptively highlights — it is possible to reach a conception
of common good that escapes the manipulation of the political debate and instead
strongly recovers an ethical-anthropological base.

The essay by Mauro Magatti and Monica Martinelli “Sul bene comune. Un
orizzonte per attraversare la crisi” [On the Common Good. A Horizon to Get
Through the Crisis] is freshly topical. In particular, what is surprising about this
text is an observation which is seldom noticed but which is remarkably helpful
for delving into the understanding of the reason for which the category of the
“common good” is so difficult to analyze and most of all is, as all concepts, formed
by time and history. Even though a defense of the “common good” belongs to

3 Lugano, 23 May 2012.



Philosophical News  EpmoriAL. THE VANISHED Munus 17

the authors, and they are therefore in favor of a recovery of the use and of the
implementation of such notion, as well as being aware supporters of the necessity
of such concept on a social level, they declare that «the common good has left our
categories». So in addition to retracing the historical steps that lead to this change,
they also underline the structure of the concept itself, and therefore its operativity
and incisiveness on a cultural level. Thus they write: «[...] within the coordinates
that sustain the techno-nihilistic imagination, the idea that there is a common good
is completely removed, since that logic sanctifies the shift of the center of gravity
to the individual — who is considered entirely free when he is in the condition
to choose meanings, to choose his ties and his culture — and to the detachment
between functions and meanings — endorsing the priority of a functional logic
that is indifferent from a value point of view». The authors recall that double
disappearance mentioned by Hannah Arendst, the disappearance of history and the
disappearance of nature, that leads man to be without a common world and a
context that is necessary to build an idea of common good, a context characterized
by that violence of devaluation, to use a famous expression of Etienne Balibar®.

Ulrich Metschl tackles the theme of common good in the prospective of liberal
tradition. In his contribution “The Common Good: A Welfarist Proposal”,
he proposes a conception of common good as a result of the aggregation of
individual preference that in turn reflect an interest for what is public. Metschl’s
reflection leans on Adam Smith’s argument in connection to a welfarist conception
of common good. Giuseppe Mastromatteo and Stefano Solari’s contribution
“The Idea of ‘Common Good’ in Political Economy”, elaborated in a political
prospective, follows. In this essay the authors investigate the idea of “common
good” in accordance with classic political tradition and an economic prospective.
In particular, they linger on the analysis of the different uses of the notion of
“common good” in accordance with some economic theories. In conclusion of
the section of essays is Christopher O. Tollefsen’s contribution, “The Humanities
and American Higher Education”, in which the author arguments that the role
and the interpretation of humanities within the American educational system
has gradually deteriorated due to its relationship with modern science. This
deformation outlines three characteristics that distinguish contemporary science:
its rigor and its method, its turn in the direction of the technological field, and
the assumptions that are elaborated by some of its professionals and supporters
that affirm its self-sufficiency and unlimited authority in all fields of knowledge.
In conclusion, the author elaborates a reflection on the intrinsic goodness of an
education in humanities, as well as on the role that the study of art should play in
education.

The volume ends with a rich review of recent conferences and texts that have
been published. The common good, as has already been noted, is not a category to
be taken for granted, it is difficult to frame. As all notions, the way it is accepted
into common language is subject to change, but if this is true, it is also true that

4 E. Balibar, Cittadinanza, Bollati Boringhieri, Torino 2012, p. 147.



18 Eusa Grmi  Philosophical News

the way in which it is conceived always finds its motivation in those who accept it.
It is therefore interesting to remark that the moment the conception of what the
human being is varies, what implicitly varies along with it is the way of conceiving
the direction of his actions and therefore the related social project, or better yet,
the reason for which human beings should “put in common”, for example, their
personal base of values, that is who they are, their history, what the aspire to and
what they hope for. It seems opportune at this point to recall the warning by Pope
Francis, who at the time was Jorge Mario Bergoglio, which is as precious as it
is wise. Addressing his people in Buenos Aires, he said: «To form a community
everyone has a 7zunus, a duty, a task, an obligation, a giving oneself, a commitment,
a dedication to others. These categories, that are handed to us by the historical-
cultural patrimony, have fallen into oblivion, they are obscured in the face of the
compelling drive of consumeristic individualism that only asks for, demands,
requests, criticizes, moralizes and, self-centered, does not aggregate, does not bet,
does not risk, does not “putitself on theline” for others»’. The Holy Father spoke of
“categories fallen into oblivion” and how can one not observe that this description
also concerns culture. A mzunus docendi that moves aside more and more violently
that aggregating character, that character of real transmission of knowledge that
should instead characterize each area of university as a place in which everyone,
starting from professors themselves, can put themselves on the line in full freedom
so as to cultivate more and more research and comparison on a disciplinary and
interdisciplinary level. But can this be possible by definition? No, but it can be
operative by necessity, or better yet, by that which Vasilij Kandinskij used to call
interior necessity. The words that were directed towards the Argentinean people,
now recalled, sound extremely topical even in the face of Italian politics, as well as
in the face of an “unusual” European community. Putting oneself on the line for
a common good is not a disadvantage for the individual, but is the form of action
which is closest to his nature, as he has always been, ever since his birth due to
the necessity of his nutrition, in a relationship. It is an interior, dynamic, operative
necessity, and therefore one that can be realized on a public level.

5 Jorge Mario Bergoglio, Convocati per il bene comune in Noi come cittadini noi come
popolo. Verso un bicentenario in giustizia e solidarieta 2010-2016, Jaca Book, Milano 2013, pp.
43-44.



