
Editoriale
Il munus scomparso
di Elisa Grimi

Alla fine dell’aristotelismo in età moderna, Gottfried Wilhelm von Leibniz scri-
veva nella prefazione ai suoi Saggi di teodicea: «Si dirigono tutte le proprie inten-
zioni verso il bene comune, che non è affatto diverso dalla gloria di Dio»1. È chiaro 
che questa affermazione trova la sua validità in un orizzonte teleologico ove l’azio-
ne dell’uomo è considerata nella sua finalità entro un ordine maggiore di eventi. 
Ma può essa valere anche per il pensatore del nostro tempo?

Il “bene comune”, tema di cui è oggetto questo volume, pare essere una cate-
goria sfuggente, difficilmente descrivibile da un soggetto che, in un rapidissimo 
lasso di tempo, si è trovato catapultato in una società aliena alla circoscrivibilità 
dei termini, di quei concetti che non necessitavano di una giustificazione in quanto 
facenti parte di un patrimonio per l’appunto comune, della tradizione di un po-
polo. Ma quale è il motivo per cui questa nozione è diventata sfumata, in qualche 
modo equivocabile? 

Come ricorda il Cardinal Angelo Scola nella sua lectio dal titolo “Il significato 
del bene comune” [The Meaning of “the Common Good”], il “bene comune” è 
un valore non più ovvio e per un recupero di tale nozione è imprescindibile partire 
da quell’esperienza elementare ed integrale che accomuna l’uomo di ogni epoca. 
Ma in che cosa consiste tale esperienza originaria se non proprio in un bene co-
mune? Sottolinea infatti il Cardinale che proprio a partire dall’esperienza comune 
ad ogni uomo è possibile affermare che la relazione costituisce un bene condiviso. 
Tale bene condiviso, se viene assunto consapevolmente, può essere riconosciuto 
come il bene comune, il bene dell’essere insieme all’interno delle odierne società 
pluralistiche. Così scrive: «L’identità umana infatti documenta che costitutivamen-
te la persona è un io-in-relazione. Il bene sociale primario dell’essere insieme, che 
trova nella relazione e, pertanto, nella comunicazione la sua punta espressiva, deve 
essere scelto da tutti i soggetti che abitano la società civile, come bene politico». 
Conclude il Cardinale auspicando un articolato ripensamento di questa necessaria 
categoria che è il bene comune, che non solo consideri il suo sviluppo all’interno 
della storia ma che recuperi quella concezione unitaria antropologica in cui la stes-
sa categoria trova il suo radicamento e perciò la premessa della fioritura umana. 

1 G.W. Leibniz, Saggi di teodicea sulla bontà di Dio, la libertà dell’uomo e l’origine del 
male, Bompiani, Milano 2005, p. 9. 



10 ELISA GRIMI     Philosophical News

Di particolare interesse è inoltre l’intervista al professor Guido Calabresi, Ster-
ling Professor Emeritus presso la Yale University, che è considerato, insieme a 
Ronald Coase e Richard Posner, uno dei fondatori della così detta “Law and Eco-
nomics”. Calabresi si domanda se sia sufficiente l’economia per un’esaustiva de-
scrizione della realtà, o se sia invece necessario introdurre altre discipline quali 
l’antropologia o la filosofia. Non a caso il professore si è fatto con forza promotore, 
come racconta, di un Ph.D. interdisciplinare attivo a Yale (Law School) nel cui 
svolgimento lo studente abbia la libertà di spaziare e approfondire contemporane-
amente più discipline. Calabresi dunque opta per una visione ampliata del sapere e 
non strettamente specialistica e questo per ottenere un modello di come il mondo 
è realmente, o che si approssimi il più possibile a tale verità. Interessante, inoltre 
la risposta all’interrogativo circa le domande fondamentali sulle quali – nella sua 
prospettiva – ritiene debbano focalizzarsi i filosofi del diritto; egli porta a riporre 
l’attenzione sul concetto di “uguaglianza” e afferma che il compito dei filosofi del 
diritto dovrebbe essere proprio quello di tentare di comprendere la ragione per 
la quale la concezione di uguaglianza e di ridistribuzione della ricchezza sia stata 
perlopiù abbandonata nel ventunesimo secolo e con essa anche la grande speranza 
che animava il secolo precedente. 

A ribadire l’importanza di una cultura umanistica è anche Robert W. Wallace, 
intervistato per questo volume. Il professore della Northwestern University, la cui 
ricerca ha portato a un ripensamento e ad un approfondimento della nascita della 
democrazia in Grecia, mette in evidenza le qualità che rendono dal suo punto di 
vista gli antichi greci eccezionali: innanzitutto essi non pensarono automaticamen-
te che loro stessi o il loro modo di essere fossero migliori, quindi non esitarono a 
confrontarsi e infine furono estremamente competitivi. Scrive Wallace: «Senza la 
conoscenza e la saggezza derivante da una seria educazione umanistica, non possia-
mo sperare di superare i problemi con cui la nostra società ci mette a confronto». 
Tale monito deve essere considerato con grande attenzione. Assistiamo sempre 
con maggiore insistenza ad una sorta di “oscurantismo antropologico” promosso 
dalla classe dirigente pro-globalizzazione, sia essa europea o meno, per cui il con-
cetto di humanitas2 sembra quasi far svergognare, sino a sfiorare la contraddizione, 
quel progresso scientifico e tecnologico che caratterizza la nostra epoca offrendo 
l’illusione di un “bene globale” seppur non effettivamente “comune”. Deve quindi 
far riflettere il fatto che si assiste, e per comprendere questo è sufficiente guardare 
ad uno spicchio del panorama europeo, ad una sempre minore attenzione da parte 
dello stato per l’educazione, la formazione, la cultura, la scuola e dunque tutto ciò 
che afferisce alla sfera umanistica. 

In alcuni dei saggi ospitati nel presente volume, oltre a venir messo efficace-
mente in luce la storia della nozione di “bene comune” e le fasi storiche che hanno 
portato ad una rielaborazione di tale nozione, vengono evidenziate anche le conse-
guenze che un determinato utilizzo di ciò che è bene comune comporta. A soste-
gno di tale studio è significativo a proposito richiamare la ricerca condotta a opera 

2 Vd. Terenzio, Heautontimorumenos, v. 77.



Philosophical News      EDITORIALE. IL MUNUS SCOMPARSO 11

del prof. Markus Krienke, Direttore della Cattedra “Rosmini” presso la Facoltà di 
Teologia di Lugano, che ha avuto quale esito la conferenza “Il bene comune: come 
riscoprirlo per il futuro della nostra società?”3. Alcuni studi che qui presentiamo 
sono il frutto di un approfondimento a partire da tale progetto di ricerca. 

Segue alle due interviste il prezioso contributo di Lorenzo Cantoni dal titolo 
“Communication and Common Good” nel quale l’autore sceglie di indagare il 
concetto di bene comune in relazione al processo di comunicazione principalmen-
te secondo quattro punti: 1. la comune radice linguistica, 2. il linguaggio quale 
condizione per discutere della nozione di “bene comune”, 3. il linguaggio quale 
parte del bene comune e infine, 4. il linguaggio quale immagine forte di ciò che è 
il bene comune. Cantoni mette inoltre in evidenza che è compito proprio dell’uni-
versità di servire il bene comune e la società, dal momento che essa designa il luogo 
finalizzato allo sviluppo della conoscenza, alla trasmissione del sapere attraverso 
l’insegnamento, e allo stesso tempo costituisce il vero tramite con la società. 

Ad analizzare il tema del “bene comune” da un punto di vista giuridico è invece 
Andrea Favaro con il suo saggio dal titolo “La legge del bene comune, tra «pretese 
democratiche» e «doveri privati»”. Sotto la lente giuridico-politica l’autore indaga 
in questo saggio il tema del bene comune a partire dalla teoresi rousseauiana, e 
dopo diverse argomentazioni a supporto della fallacia del “sistema democratico” 
moderno, muove il forte invito a riconsiderare le differenze esistenziali tra i cit-
tadini e i diversi modi in cui il bene è assunto e da cui deriva una determinata 
concezione di “bene comune”. Tesi forse discutibile ma che porta a riflettere sulla 
stretta dipendenza della nozione di “bene comune” da un preciso contesto, sia 
esso religioso, politico, territoriale, culturale, etc. Segue a questa riflessione quella 
di Markus Krienke il quale nel suo contributo “What is the Connection between 
Common Good and Human Dignity? The Contribution of the Thomistic Tradi-
tion to a Reflection on Common Good”, delinea il rapporto tra la dignità umana e 
il “bene comune”. L’autore nella sua conclusione si focalizza con particolare enfasi 
sulla produzione di Antonio Rosmini il quale fu in grado di applicare l’antropolo-
gia tomista al pensiero politico moderno. A partire da questa riflessione – l’autore 
mette quindi acutamente in evidenza – è possibile approdare ad una concezione di 
bene comune che rifugge la manipolazione del discorso politico e recupera invece 
con forza una base etico-antropologica.

Di frizzante attualità si presenta lo scritto a cura di Mauro Magatti e Monica 
Martinelli dal titolo “Sul bene comune. Un orizzonte per attraversare la crisi”. 
Stupisce di questo testo in particolare una osservazione, di rado rilevata, di note-
vole aiuto per addentrarsi nella comprensione della ragione per cui la categoria del 
“bene comune” sia di così difficile analisi e soprattutto sia, come tutti i concetti, 
modellata dal tempo e dalla storia. Seppur sia proprio dell’orientamento degli au-
tori una difesa del “bene comune”, e dunque siano essi a favore di un recupero 
dell’uso e della messa in pratica di tale nozione, e siano consapevoli nonché so-
stenitori della necessità che tale nozione riveste a livello sociale, essi dichiarano 

3 Lugano, 23 maggio 2012.



12 ELISA GRIMI     Philosophical News

che «il bene comune è uscito dalle nostre categorie». Quindi oltre a ripercorrere i 
passaggi storici che hanno portato a questo cambiamento, essi mettono in rilievo 
anche la struttura propria di tale concetto, e dunque l’operatività e l’incisività a 
livello culturale. Scrivono: «[…] all’interno delle coordinate che sostengono l’im-
maginario tecno-nichilista, l’idea che vi sia un bene comune viene completamente 
rimossa, dal momento che quelle logiche consacrano lo spostamento del baricen-
tro sull’individuo – ritenuto del tutto libero quando è nella condizione di scegliere 
i significati, i suoi legami, la sua cultura – e sullo sganciamento tra funzioni e signi-
ficati – avvallando la priorità della logica di tipo funzionale, indifferente dal punto 
di vista valoriale». Risulta quindi chiaro il richiamo a quella doppia sparizione cui 
accennava Hannah Arendt, sparizione della storia e sparizione della natura, che 
porta l’umano ad esser privo di un mondo comune e di un contesto necessario per 
costruire una idea di bene comune, contesto caratterizzato da quella violenza della 
svalorizzazione, per dirla con una nota espressione di Étienne Balibar4, richiamata 
dagli autori.

Ulrich Metschl affronta il tema del bene comune nella prospettiva della tradizio-
ne liberale. Nel suo contributo “The Common Good: A Welfarist Proposal”, egli 
propone una concezione di bene comune quale risultato delle aggregazioni delle 
preferenze individuali che a loro volta riflettono un interesse per ciò che è pubbli-
co. La riflessione di Metschl si avvale quindi dell’argomentazione di Adam Smith 
in riferimento a una concezione welfarista di bene comune. Segue l’intervento di 
Giuseppe Mastromatteo e Stefano Solari intitolato “The Idea of ‘Common Good’ 
in Political Economy”, elaborato in una prospettiva politica. Nel saggio gli autori 
indagano l’idea di “bene comune” in accordo con la tradizione politica classica 
e da una prospettiva economica. In particolare essi si soffermano sull’analisi dei 
differenti usi della nozione di “bene comune” in accordo con alcune teorie eco-
nomiche. Chiude la sezione dei saggi il contributo di Christopher O. Tollefsen 
dal titolo “The Humanities and American Higher Education”, nel quale l’autore 
argomenta che il ruolo e l’interpretazione degli studi umanistici all’interno del si-
stema educativo americano è andato corrompendosi a causa del suo rapporto con 
la scienza moderna. Questa deformazione delinea tre caratteristiche proprie della 
scienza contemporanea: il suo rigore e il suo metodo, il suo volgersi verso l’ambito 
tecnologico, e gli assunti elaborati da alcuni dei suoi professionisti e difensori di 
una sua auto-sufficienza e di una sua autorità illimitata in tutti i campi del sapere. 
In conclusione l’autore elabora una riflessione circa la bontà intrinseca dell’edu-
cazione negli studi umanistici e il ruolo che lo studio dell’arte dovrebbe svolgere 
all’interno dell’educazione.

Il volume si conclude con una ricca rassegna di recenti convegni e testi di ultima 
pubblicazione. Il bene comune, come già notato, costituisce una categoria non 
scontata, di difficile inquadramento. Come tutte le nozioni, il modo in cui essa 
viene assunta nel linguaggio comune è soggetto a cambiamento, ma se questo è 
vero, d’altra parte è anche vero che il modo in cui essa viene concepita trova la sua 

4 É. Balibar, Cittadinanza, Bollati Boringhieri, Torino 2012, p. 147.



Philosophical News      EDITORIALE. IL MUNUS SCOMPARSO 13

motivazione sempre in chi la assume. È pertanto interessante osservare che nel mo-
mento in cui varia una determinata concezione di ciò che è l’essere umano, impli-
citamente varia anche il modo di concepire la direzione delle sue azioni e dunque 
il relativo progetto sociale, o ancora, la ragione per cui un essere umano dovrebbe 
“mettere in comune” ad esempio la sua personale base valoriale, vale a dire chi è, 
la sua storia, a che cosa aspira e che cosa spera. Pare opportuno a questo punto 
ricordare il prezioso quanto saggio avvertimento di Papa Francesco, allora Jorge 
Mario Bergoglio, che rivolgendosi al suo popolo a Buenos Aires disse: «Per forma-
re comunità ciascuno ha un munus, un ufficio, un compito, un obbligo, un darsi, 
un impegnarsi, un dedicarsi ad altri. Queste categorie, che ci vengono dal patri-
monio storico-culturale, sono cadute nell’oblio, oscurate di fronte all’impellente 
spinta dell’individualismo consumistico che unicamente chiede, esige, domanda, 
critica, moraleggia e, incentrato su se stesso, non aggrega, non scommette, non 
rischia, non si “mette in gioco” per gli altri»5. Il Santo Padre parlava di “categorie 
cadute nell’oblio” e come non osservare quanto questa descrizione riguardi anche 
la cultura. Un munus docendi che scansa sempre più con violenza quel carattere 
aggregativo, di reale trasmissione del sapere che dovrebbe invece caratterizzare 
ciascun ambito universitario, quale luogo in cui ciascuno, docente in primis, si pos-
sa mettere in gioco con piena libertà così da coltivare sempre di più la ricerca e il 
confronto a livello disciplinare e interdisciplinare. Ma può essere questo possibile 
per definizione? No, ma può essere operativo per necessità, o meglio, per quella 
che Vasilij Kandinskij era solito chiamare necessità interiore. Le parole rivolte al 
popolo argentino, ora richiamate, risuonano di estrema attualità anche dinnanzi 
alla politica italiana, nonché a una “insolita” comunità europea. Mettersi in gioco 
per un bene comune non è a svantaggio del singolo, ma è la forma d’operare più 
vicina alla sua natura, in quanto egli è da sempre, sin dalla sua nascita per la neces-
sità del suo nutrimento, in relazione. Una necessità interiore, dinamica, operativa 
e perciò concretizzabile a livello pubblico.

5 Jorge Mario Bergoglio, Convocati per il bene comune in Noi come cittadini noi come 
popolo. Verso un bicentenario in giustizia e solidarietà 2010-2016, Jaca Book, Milano 2013, pp. 
43-44.



Editorial
The Vanished Munus
by Elisa Grimi

At the end of the Aristotelian era in the modern age, Gottfried Wilhelm von 
Leibniz wrote in the preface of his Theodicy: «One directs all one’s intentions to 
the common good, which is no other than the glory of God» 1. It is clear that this 
statement finds its validity in a teleological horizon where the action of man is 
considered in its finality within a greater order of events. But can it hold even for 
thinkers of our time?

The “common good”, the subject matter of this volume, appears to be an elusive 
category, which is difficult to describe for a subject who, in a very brief lapse of 
tie, found himself propelled in a society that was alien to the notion of terms being 
circumscribable, to those concepts that were not in need of a justification as they 
were part of a patrimony that was, indeed, common, belonging to the tradition of 
a people. But what is the reason for which this notion became indefinite, somehow 
equivocal? 

As Cardinal Angelo Scola recalls in his lectio “The Meaning of «the Common 
Good»”, the “common good” is a value that is no longer obvious and for a 
recovery of such a notion it is unavoidable to start from that elementary, that 
integral experience that men in every epoch have in common. But what does 
such an original experience consist in if not precisely a common good? The 
Cardinal indeed underlines that starting precisely from the common experience 
it is possible for every man to state that a relationship is a shared good. Such a 
shared good, if it is undertaken consciously, can be recognized as the common 
good, the good of being together within today’s pluralistic societies. Thus he writes: 
«In fact, human identity documents that a person is essentially a self-in-relation. 
The primary social good of being together, which is expressed in relationships and, 
therefore, in communication, must be chosen by all those who live in civil society 
as a political good». The Cardinal concludes expressing hope for an articulated 
rethinking of this necessary category that is the common good, a rethinking that 
considers not only its development within history but that recovers that unitary 
anthropological conception in which the very same category is rooted and is 
therefore the premise for human flour. A particularly interesting interview is the 

1 G.W. Leibniz, Theodicy. Essays on the Goodness of God, the Freedom of Man and the 
Origin of Evil, Open Court, La Salle, Illinois, p. 52.



Philosophical News      EDITORIAL. THE VANISHED MUNUS 15

one with Professor Guido Calabresi, Sterling Professor Emeritus at Yale University, 
who is considered, together with Ronald Coase and Richard Posner, one of the 
founders of so-called “Law and Economics”. Calabresi wonders if economics is 
sufficient for an exhaustive description of reality, or if it is instead necessary to 
introduce other disciplines such as anthropology or philosophy. It is not by chance 
that the professor, as he recounts, became a strong advocate for a interdisciplinary 
Ph.D. that is now active at Yale (Law School), in the course of which students 
could have the freedom to include and deepen more than one discipline at the 
same time. Calabresi therefore chooses an extended vision of knowledge, not a 
strictly specialized one, with a view to obtaining a model of the world as it really is, 
or that comes as close as possible to such truth. Equally interesting is the answer to 
the issue of the fundamental questions on which – in his view – philosophers of law 
should focus on; he shifts the attention on the concept of “equality” and states that 
the task of philosophers of law should in fact be that of understanding the reason 
for which the concept of equality and redistribution of riches has been more or less 
abandoned in the twenty-first century and with it also the great hope that gave life 
to the previous century. 

Another who reaffirms the importance of a humanistic culture is Robert W. 
Wallace, who was interviewed for this volume. The Northwestern University 
professor, whose research lead to rethink and deepen the birth of democracy in 
Greece, highlights the qualities that, in his opinion, made the Greeks exceptional: 
first of all, they did not automatically think that they were, or their way of living 
was, better, so they did not hesitate to compare themselves to others and all in 
all they were extremely competitive. Wallace writes: «Without the knowledge 
and wisdom deriving from a serious education in humanities, we cannot hope to 
overcome the problems that our society confronts us with». Such a warning must 
be taken very seriously into consideration. We are witnessing more and more a 
sort of “anthropological obscurantism” promoted by the pro-globalization ruling 
class, whether it be in Europe or abroad, for whom the concept of humanitas2 
almost seems to put to shame, up to the point of contradiction, that scientific and 
technological progress that distinguishes our epoch and that offers the illusion 
of a “global good” that, however, is not actually “common”. One must therefore 
meditate on the fact that we are witnessing a greater and greater decrease on the 
part of the state for education, training, culture, school and therefore everything 
that concerns the humanities, and to see this it is sufficient to look at a slice of the 
European panorama. 

In some of the essays within the present volume, besides effectively uncovering 
the history of the notion of “common good” and the historical phases that lead to 
a re-elaboration of such a notion, the consequences that a certain use of that which 
is a common good entails are highlighted as well. As a support to this study, it is 
useful to recall the research conducted by Professor Markus Krienke, Director 
of the Rosmini’s Chair at the Faculty of Theology in Lugano, that resulted in the 

2 See Terence, Heautontimorumenos, v. 77.



16 ELISA GRIMI      Philosophical News

conference “Il bene comune: come riscoprirlo per il futuro della nostra società?” 
[The common good: how to re-discover it for the future of our society?]3. Some 
studies presented here are the outcome of an in-depth study starting from such 
research project. 

Following the two interviews is Lorenzo Cantoni’s precious contribution 
“Communication and Common Good”, in which the author chooses to 
investigate the concept of common good in connection to the communication 
process concerning four points: 1. the common linguistic root, 2. the language 
as a condition to discuss the notion of “common good”, 3. language as a part 
of common good and, finally, 4. language as a strong image of that which is the 
common good. Cantoni also highlights the fact that it is indeed the university’s 
task to serve the common good and society, since it designates the place that is 
aimed at the development of knowledge, at the transmission of knowledge through 
teaching, and at the same time it is the real connection to society. 

Andrea Favaro analyzes the theme of the “common good” from a juridical 
point of view with an essay by the title “La legge del bene comune, tra «pretese 
democratiche» e «doveri privati»” [The law of the common good, between 
«demands of democracy» and «private duty»]. Under the juridical-political lens, 
the author investigates in this essay the theme of the common good starting from 
Rousseau’s theoresis, and after various arguments supporting the fallacy of the 
modern “democratic system”, he strongly invites us to reconsider the existential 
differences between a certain conception among citizens and the different ways 
in which good is taken on and from which a certain conception of “common 
good” is derived. It is a thesis that may be questionable but that leads to reflect 
on how closely the notion of “common good” depends on a precise context, be it 
religious, political, territorial, cultural, etc. Following this reflection, there is the 
one made by Markus Krienke, who, in his contribution “What is the Connection 
between Common Good and Human Dignity? The Contribution of the Thomistic 
Tradition to a Reflection on Common Good”, outlines the relationship between 
human dignity and the “common good”. In his conclusion, he author focuses with 
special emphasis on the works of Antonio Rosmini, who was able to apply St. 
Thomas’s anthropology to modern political thought. Starting from this reflection 
– as the author here perceptively highlights – it is possible to reach a conception 
of common good that escapes the manipulation of the political debate and instead 
strongly recovers an ethical-anthropological base.

The essay by Mauro Magatti and Monica Martinelli “Sul bene comune. Un 
orizzonte per attraversare la crisi” [On the Common Good. A Horizon to Get 
Through the Crisis] is freshly topical. In particular, what is surprising about this 
text is an observation which is seldom noticed but which is remarkably helpful 
for delving into the understanding of the reason for which the category of the 
“common good” is so difficult to analyze and most of all is, as all concepts, formed 
by time and history. Even though a defense of the “common good” belongs to 

3 Lugano, 23 May 2012.



Philosophical News      EDITORIAL. THE VANISHED MUNUS 17

the authors, and they are therefore in favor of a recovery of the use and of the 
implementation of such notion, as well as being aware supporters of the necessity 
of such concept on a social level, they declare that «the common good has left our 
categories». So in addition to retracing the historical steps that lead to this change, 
they also underline the structure of the concept itself, and therefore its operativity 
and incisiveness on a cultural level. Thus they write: «[…] within the coordinates 
that sustain the techno-nihilistic imagination, the idea that there is a common good 
is completely removed, since that logic sanctifies the shift of the center of gravity 
to the individual – who is considered entirely free when he is in the condition 
to choose meanings, to choose his ties and his culture – and to the detachment 
between functions and meanings – endorsing the priority of a functional logic 
that is indifferent from a value point of view». The authors recall that double 
disappearance mentioned by Hannah Arendt, the disappearance of history and the 
disappearance of nature, that leads man to be without a common world and a 
context that is necessary to build an idea of common good, a context characterized 
by that violence of devaluation, to use a famous expression of Étienne Balibar4.

Ulrich Metschl tackles the theme of common good in the prospective of liberal 
tradition. In his contribution “The Common Good: A Welfarist Proposal”, 
he proposes a conception of common good as a result of the aggregation of 
individual preference that in turn reflect an interest for what is public. Metschl’s 
reflection leans on Adam Smith’s argument in connection to a welfarist conception 
of common good. Giuseppe Mastromatteo and Stefano Solari’s contribution 
“The Idea of ‘Common Good’ in Political Economy”, elaborated in a political 
prospective, follows. In this essay the authors investigate the idea of “common 
good” in accordance with classic political tradition and an economic prospective. 
In particular, they linger on the analysis of the different uses of the notion of 
“common good” in accordance with some economic theories. In conclusion of 
the section of essays is Christopher O. Tollefsen’s contribution, “The Humanities 
and American Higher Education”, in which the author arguments that the role 
and the interpretation of humanities within the American educational system 
has gradually deteriorated due to its relationship with modern science. This 
deformation outlines three characteristics that distinguish contemporary science: 
its rigor and its method, its turn in the direction of the technological field, and 
the assumptions that are elaborated by some of its professionals and supporters 
that affirm its self-sufficiency and unlimited authority in all fields of knowledge. 
In conclusion, the author elaborates a reflection on the intrinsic goodness of an 
education in humanities, as well as on the role that the study of art should play in 
education.

The volume ends with a rich review of recent conferences and texts that have 
been published. The common good, as has already been noted, is not a category to 
be taken for granted, it is difficult to frame. As all notions, the way it is accepted 
into common language is subject to change, but if this is true, it is also true that 

4 É. Balibar, Cittadinanza, Bollati Boringhieri, Torino 2012, p. 147.



18 ELISA GRIMI      Philosophical News

the way in which it is conceived always finds its motivation in those who accept it. 
It is therefore interesting to remark that the moment the conception of what the 
human being is varies, what implicitly varies along with it is the way of conceiving 
the direction of his actions and therefore the related social project, or better yet, 
the reason for which human beings should “put in common”, for example, their 
personal base of values, that is who they are, their history, what the aspire to and 
what they hope for. It seems opportune at this point to recall the warning by Pope 
Francis, who at the time was Jorge Mario Bergoglio, which is as precious as it 
is wise. Addressing his people in Buenos Aires, he said: «To form a community 
everyone has a munus, a duty, a task, an obligation, a giving oneself, a commitment, 
a dedication to others. These categories, that are handed to us by the historical-
cultural patrimony, have fallen into oblivion, they are obscured in the face of the 
compelling drive of consumeristic individualism that only asks for, demands, 
requests, criticizes, moralizes and, self-centered, does not aggregate, does not bet, 
does not risk, does not “put itself on the line” for others»5. The Holy Father spoke of 
“categories fallen into oblivion” and how can one not observe that this description 
also concerns culture. A munus docendi that moves aside more and more violently 
that aggregating character, that character of real transmission of knowledge that 
should instead characterize each area of university as a place in which everyone, 
starting from professors themselves, can put themselves on the line in full freedom 
so as to cultivate more and more research and comparison on a disciplinary and 
interdisciplinary level. But can this be possible by definition? No, but it can be 
operative by necessity, or better yet, by that which Vasilij Kandinskij used to call 
interior necessity. The words that were directed towards the Argentinean people, 
now recalled, sound extremely topical even in the face of Italian politics, as well as 
in the face of an “unusual” European community. Putting oneself on the line for 
a common good is not a disadvantage for the individual, but is the form of action 
which is closest to his nature, as he has always been, ever since his birth due to 
the necessity of his nutrition, in a relationship. It is an interior, dynamic, operative 
necessity, and therefore one that can be realized on a public level.

5 Jorge Mario Bergoglio, Convocati per il bene comune in Noi come cittadini noi come 
popolo. Verso un bicentenario in giustizia e solidarietà 2010-2016, Jaca Book, Milano 2013, pp. 
43-44.


