
Lorenzo FossatiLorenzo Fossati
La verità della parola.
La critica di Ebner all’idealismo e alla fi losofi a in generale*

The paper examines the fi erce criticism of the Austrian philosopher Ebner to the 
idealism of Hegel and to philosophy more generally, which he deems unable to ac-
count for the spiritual dimension. In order to understand the «dialogic thought» of 
the author, this paper fi rst proposes an analogy between Ebner and the acrobat player 
Jof of the movie The Seventh Seal by Ingmar Bergman. The paper then carries out 
a comparison between the thought of Ebner and that of Hamann, who also refl ected 
on the limits of reason and of the word as something that cannot be simply defi ned 
as concept, particularly in the case of the dimensions of spirituality and faith. In the 
conclusion, the paper examines the actual possibility of fi nding a balance between the 
need for rationalism and the infi niteness of faith.

1. Jof il saltimbanco1. Jof il saltimbanco

Di ritorno dalle crociate, dopo molto pellegrinare e soffrire, il cavaliere svedese 
Antonius Block fi nalmente riguadagna la terra natia; ma ad attenderlo sulla spiag-
gia c’è la Morte, che esige la sua vita. Questo l’inizio del celebre fi lm di Ingmar 
Bergman, Il settimo sigillo (1957), che narra della partita a scacchi giocata dal cava-
liere contro la Morte, nella speranza di guadagnare tempo e di poter riabbracciare 
la moglie che lo attende nel castello; è nel corso di questa partita itinerante che 
altri personaggi si aggiungono ad Antonius nel viaggio e, in un certo qual modo, 
prendono parte anche loro alla sfi da, rivelando così la sua natura metaforica della 
stessa vita umana.

Ora, se il protagonista è roso dai dubbi e dall’angoscia, ed esprime a pieno tito-
lo una sensibilità tutta «moderna», nel suo avvertire la lontananza di un Dio che 
continua a invocare ma che gli si nega (un caso tipico di esistenzialismo nordico, 
si direbbe), a questi si contrappone Jof, il saltimbanco. Nella prima scena in cui 
compare sta raccontando alla moglie di aver appena visto la Madonna, e la cosa 

* Una prima versione di questo articolo è stato ospitato dal sito www.fi losofi online.com nel 
settembre 2010; chi scrive desidera ringraziare il Professor Adriano Pessina che ha consentito 
a che venisse qui ripresentato. Rispetto a quella prima pubblicazione, il testo introduce alcune 
integrazioni e modifi che.



Philosophical News      Philosophical News      LA VERITÀ DELLA PAROLALA VERITÀ DELLA PAROLA 85 85

che spicca immediatamente è la gioiosità del suo credere e l’immediata e semplice 
naturalezza con cui il Divino gli si fa presente; egli nulla ha a che spartire con il Cri-
stianesimo problematico del crociato (che si delinea in funzione della morte, quella 
che ha infl itto nel corso delle battaglie combattute e quella incombente sul suo 
capo) o con quello cupo e angosciante della superstizione fanatica che fa da sfondo 
alla vicenda. Anzi, egli è l’unico che riesce a scorgere la Morte oltre ad Antonius, e 
quindi a scappare e a porsi in salvo con la famiglia, per poter assistere, nell’ultima 
scena, alla danza macabra di tutti i personaggi che, tenendosi per mano, seguono 
la nera signora nell’ultimo, defi nitivo viaggio.

Il fi losofo austriaco Ferdinand Ebner (nato a Wiener Neustadt il 31 gennaio 
1882 e morto a Gablitz il 17 ottobre 1931) sembra assomigliare a questo semplice, 
a questo puro di cuore che vede Dio (ed è quest’ultima una delle espressioni evange-
liche più ricorrenti nelle sue pagine). La sua attualità, la sua modernità, non è certo 
dovuta a un tormento analogo a quello che affl igge Antonius: piuttosto colpisce la 
sua religiosità che sembra aver superato ogni problematicità e angoscia1.

2. Ebner contro l’idealismo: il «realismo spirituale»2. Ebner contro l’idealismo: il «realismo spirituale»

Questo «superamento», certamente diverso dall’Aufhebung idealista, viene de-
scritto nel Quaderno blu, risalente agli anni 1909/10, ove si parla di tre gradi di 
esistere in rapporto allo spirito2.

Nel primo sorge nell’uomo l’interrogativo sul senso della vita, la problematicità 
della discrepanza che egli avverte tra l’idea e la realtà, vale a dire tra il Dio che esige 
e la Sua assenza che esperisce; la ricerca di Dio, a questo livello, è destinata a re-
stare senza soddisfazione, giacché l’uomo si trova ancora «come in sogno» (Ebner 
parla di «sogno dello spirito», «Traum vom Geist»), vale a dire nell’inconsapevo-
lezza della propria natura – e avremmo detto «essenza», se Ebner non ci avvertisse 
che l’errore dell’ipostatizzazione, la tendenza a sostanzializzare, è assolutamente 
incompatibile con il discorso sulle realtà spirituali: quanto siamo lontani dallo 
«Spinozist sein» che Hegel poneva come irrinunciabile premessa per l’autentico 
fi losofare! È qui che si gioca lo spazio della cultura, della speculazione fi losofi ca, 
dell’arte, tutte attività accomunate dal loro carattere «onirico», irreale e ineffi cace.

Ed è infatti nel secondo grado che avviene il «risveglio» e si diviene consapevoli 
della sproporzione tra la realtà esistenziale e «il signifi cato spirituale di essa»: qui 
si avverte la frantumazione della vita, la quale non più solamente esige un’ulterio-
rità per essere autosuffi ciente, ma si accorge della propria strutturale eccentricità, 
cioè di avere il proprio fondamento fuori di sé. Si tratta di un’alienazione assoluta, 

1 Per la bibliografi a completa si rimanda a S. Zucal, Ferdinand Ebner. La «nostalgia» della 
parola, Morcelliana, Brescia 1999, pp. 311-347.

2 F. Ebner, Parola e amore. Dal diario 1916/17. Aforismi 1931, a cura di E. Ducci e P. Ros-
sano, Rusconi, Milano, 1983, pp. 80-81 (il volume offre una raccolta di brani tratti da Schriften, 
a cura di F. Seyr, München, Kösel 1963, I, pp. 19-73, 909-1013, e da Wort und Liebe, a cura di 
H. Jone, Pustet, Regensburg 1935).



8686 LORENZO FOSSATILORENZO FOSSATI      Philosophical News      Philosophical News

che ci appare in tutta la sua drammaticità angosciante (viene in mente Barth e il 
«totalmente Altro»).

Ma a liberarci da tale angoscia interviene la Grazia – ed eccoci al terzo livello 
– per l’azione della quale «l’uomo vive la sua vita come un rigenerato dallo spiri-
to»: Dio accoglie in sé la sua anima e lo salva. Ebner sottolinea la superiorità di 
questa dimensione propriamente religiosa rispetto alle precedenti e non si stanca 
di precisare come solo ed esclusivamente in essa lo spirituale viva autenticamente; 
nei Frammenti pneumatologici del 1921 si dice: «Il perché? tace quando Dio parla 
all’uomo. Ed egli vuol essere ascoltato. La sua parola non è però davvero la rispo-
sta alle domande speculative della metafi sica circa il motivo ultimo delle cose»3.

Tanto è vero che Ebner rimarca tale contrapposizione restringendo la rosa della 
scelta: solo due sono gli eventi spirituali nell’uomo, e si calibrano sulla persona di 
Gesù: il primo è la concezione dell’idea, nella quale si attua il sogno dello spirito, 
il secondo è il mettere l’intera esistenza interiore «in rapporto al fatto che Gesù 
è vissuto». È evidente come da questa seconda prospettiva tutt’altro signifi cato 
acquistino la ricerca fi losofi ca o la produzione artistica: non si tratta che di mezze 
verità balbettate, di pallidi spiragli della luminosa magnifi cenza che l’uomo religio-
so può gustare.

A questo punto, potremmo essere tentati di riconoscere in questa fi gura i tratti 
di una sorta eremita chiuso nella propria torre d’avorio, che dall’alto della supe-
riorità conseguita giudica con suffi cienza gli altri uomini; ma nulla sarebbe meno 
appropriato: è anzi il fi losofo a essere chiuso all’interno del proprio Io (Icheinsam-
keit), a trincerarsi ostinatamente entro la propria «muraglia cinese», nel disprezzo 
per l’uomo (Menschenverachtung) e nell’assenza di Tu (Dulosigkeit). Si tratta di 
una condizione naturale, che va superata nel «salto», nella scelta personale: «L’in-
clinazione a intendere la vita come un sogno l’uomo la porta con sé già venendo 
al mondo. Egli nasce, per così dire, già come fi losofo idealista. È la concezione 
dell’idea che travia i fi losofi  a intendere la vita come sogno. L’uomo deve andare 
oltre il sogno della vita, anche se non è proprio fi losofo, e vuol comprendere il si-
gnifi cato spirituale della sua esistenza nel mondo. All’inizio questa comprensione è 
sempre un sogno»4. E infatti «ci sono solo due realtà spirituali. Dio e l’io». La vita 
dello spirito nell’uomo si gioca tra questi: «Con il suo insegnamento Gesù ha pre-
parato la fi ne di ogni idealismo, la sua vita ha dato inizio a quello che si potrebbe 
chiamare il realismo dello spirito»5.

Se anche i più distratti avranno colto gli echi kierkegaardiani di queste pagine 
già nel riferimento a tre stadi della vita o nel ripensamento del concetto hegeliano 
di superamento, la consonanza si fa ancora più esplicita nella fortissima tensione 
posta da Ebner tra l’astrattezza intellettuale e la concretezza del rapporto persona-
le che si instaura non solo tra l’Io e Dio, ma anche tra l’Io e il Tu: proprio in rappor-

3 Id., La parola e le realtà spirituali. Frammenti pneumatologici, a cura di S. Zucal, tr. it. di P. 
Renner, San Paolo, Cinisello Balsamo 1998, p. 29 (ed. or. Das Wort und die geistigen Realitäten. 
Pneumatologische Fragmente, Brenner, Innsbruck 1921).

4 Così nel Diario 1916/17, pp. 50-51.
5 Ibi, p. 84.



Philosophical News      Philosophical News      LA VERITÀ DELLA PAROLALA VERITÀ DELLA PAROLA 87 87

to al Tu, anzi, l’Io viene a defi nirsi nella sua realtà, a liberarsi della sua astrattezza, 
giacché alla Dulosigkeit, all’«assenza di Tu» come stato patologico non originario, 
si contrappone la Duhaftigkeit, la «natura di Tu» della coscienza. E qui si specifi ca 
nella sua valenza positiva quella alienazione cui sopra si accennava: interessante è 
notare il modo in cui Ebner utilizza uno schema concettuale idealistico proprio 
nel tentativo di superare il solipsismo cui sembra obbligato il pensiero fi losofi co.

Si legge a tal proposito nei Frammenti del ’21: «L’Io non ha alcuna esistenza 
assoluta, in quanto esiste solo in rapporto verso il Tu. Al suo esser oggettivamente 
dato nella parola corrisponde la sua sussistenza soggettiva nell’amore; in maniera 
tale che la parola e l’amore stanno assieme per quanto riguarda il comune fonda-
mento spirituale»6. Ebner individua la radice dell’errore nel concepire l’Io come 
realtà autoponentesi (chiaro il riferimento a Fichte), ma è già nel cogito cartesiano 
che si assiste a un imperdonabile prescindere dal fondamentale elemento del volo; 
insomma: la ragione dell’uomo risulta da subito connotata affettivamente, e in tale 
carica affettiva si trova quell’amore che fa da pendant soggettivo alla parola che 
oggettivamente instaura la relazione dell’Io con l’alterità.

Tale alterità non va però intesa metafi sicamente, come sostanza o come non-
Io non ulteriormente specifi cato; al contrario, si tratta di intendere pienamente il 
carattere personale del Tu e la dinamica esistenziale che presiede alla posizione di 
esso: se l’Io Divino pone infatti il Tu umano nella creazione, spetta a questi porre 
«maieuticamente», in quanto a sua volta Io, un nuovo Tu.

3. Dalla dialettica alla dialogicità: Ebner e Hegel3. Dalla dialettica alla dialogicità: Ebner e Hegel

Qui siamo assai distanti dalla dialettica servo-padrone della Fenomenologia 
dello spirito, e possiamo rilevare il vero scarto tra questa e la posizione ebneriana 
proprio in una diversa concezione dell’alienazione: da un lato, il servo hegeliano 
aveva una propria essenza grazie al padrone (che a differenza di lui non ebbe 
paura della morte) e si era dunque ritagliato un’esistenza alienata che poteva 
riconquistare solo con il lavoro, come oggettivazione dello spirito (e poi la ricon-
quista procedeva sempre più su nella dinamica dell’Aufhebung, fi no a giungere 
al sapere assoluto); dall’altro, l’uomo di Ebner conosce, o meglio è chiamato a 
conoscere un’alienazione positiva: Dio chiama l’uomo e, nella sua Parola, lo crea 
(il Logos del Prologo di Giovanni) e l’uomo risponde, divenendo, da uditore della 
parola, facitore della parola. Al lavoro come strumento di riappropriazione della 
propria essenza si è sostituita la parola come affermazione dell’impossibilità di 
tale riappropriazione, la quale viene anzi a connotarsi negativamente come chiu-
sura dell’Io e negazione del Tu.

Il punto nodale del distacco della pneumatologia dalla speculazione precedente 
è senz’altro in questa eteronomia positiva che costituisce la natura vera dello spiri-
tuale nell’uomo, che – fi nché mira all’autonomia e non all’incontro personale con 

6 Id., La parola e le realtà spirituali, p. 7.



8888 LORENZO FOSSATILORENZO FOSSATI      Philosophical News      Philosophical News

Dio – resta relegato nell’inautenticità dell’idea irreale e fredda, nelle proprie vuote 
proiezioni. Il monologo della coscienza hegeliana deve diventare il dialogo dell’esi-
stenza personale, la dialettica deve ridefi nirsi dialogicamente, vale a dire rinunciare 
alla conclusività, alla totalizzante ricomprensione del reale in sé: «Trarre la legge 
dell’essere dal pensare è idealismo. Ma non rendere l’esistenza conforme alla legge 
del proprio pensare è un realismo che solo al vero uomo religioso è concesso»7.

La critica ebneriana può così considerare anche altri aspetti tipicamente ideali-
stici: primo fra tutti la priorità della collettività rispetto al singolo (che viene imme-
diatamente abbandonata sulla scorta di Kierkegaard), nozione che pure aveva un 
peso fondamentale nella proposta dialogica di Feuerbach, per il quale il singolo si 
defi niva in quanto Gattungwesen, per la sua «essenza generica»: «L’uomo è per se 
stesso in pari tempo Io e Tu, può porre sé al posto dell’altro appunto perché non 
solo la sua individualità, ma anche la sua specie (Gattung), la sua essenza possono 
essere l’oggetto del pensiero»8. Ebner afferma invece che la solitudine dello spiri-
to, contrapponentesi alla vita della generazione, è una condizione imprescindibile 
per il rapporto con Dio: essa è anzi proprio «la solitudine dell’Io davanti a Dio»9, 
in cui all’Io si rivela il vero senso del Tu, del tutto differente dalla solitudine della 
morte, come solitudine dell’Io nel mondo.

In seconda battuta occorrerà sbarazzarsi dell’«ottimismo dello sviluppo», con 
cui gli uomini si ingannano per poter sopravvivere10, e gli hegeliani spiegano il di-
venire cosmico-universale, manifestando la propria natura di «outsiders della vita»; 
ecco l’abbaglio del fi losofo, cioè dell’idealista (e si vede come la critica di Ebner 
all’idealismo venga a coincidere con quella alla fi losofi a tout court): non compren-
de che «la vita naturale dell’uomo è qualcosa di incompiuto, la cui compiutezza 
egli sogna nel suo sogno dello spirito»11.

Se Hegel parla spesso della «fatica del concetto», Ebner esige di sottrarsi alla 
necessità della mediazione dialettica: «Ogni realtà veramente spirituale vuol essere 
compresa direttamente»12. In questa prospettiva va inteso il suo «realismo spiri-
tuale» che propone un radicale rifi uto della metafi sica, che, strutturalmente, co-
stringerebbe Dio nell’angustia della ragione umana, con le sue dimostrazioni tanto 
ineffi caci per colui che non crede, quanto inutilmente fuorvianti per il credente.

Ma dobbiamo dunque concludere per un irrazionalismo di fatto? Davvero Eb-
ner ci chiede di abdicare alla nostra ragione per una razionalità sì superiore, ma 
essenzialmente non più umana, giacché proveniente da Dio stesso?

Ancora una volta il pensiero ebneriano scarta all’ultimo momento, e si sottrae 
alle conseguenze che la mentalità fi losofi ca tradizionale crede di riuscire a presagi-
re: il nostro, infatti, si «riallea» a Hegel nella sua lotta contro l’intelletto, contro un 

7 Ibi, p. 90.
8 L. Feuerbach, L’essenza del Cristianesimo, trad. it. di C. Cometti, Feltrinelli, Milano 19602, 

p. 26 (ed. or. Das Wesen des Christentums, Wigand, Leipzig 1841).
9 Ebner, La parola e le realtà spirituali, p. 48.
10 Ibi, p. 59.
11 Ibi, p. 60.
12 Ibi, p. 64.



Philosophical News      Philosophical News      LA VERITÀ DELLA PAROLALA VERITÀ DELLA PAROLA 89 89

pensare per concetti o per idee (l’imperativo etico, l’umanità, il piacere estetico, 
l’autocoscienza…), che prescindono dalla concretezza dello spirituale, dalla sua 
personalità dialogica. Così nei Frammenti si accusa l’intelletto di non comprendere 
il «mistero della vita (che si rivela nella parola, nella quale è la vita)», di lasciare 
«che l’uomo affi datosi alla sua guida, viva dimentico di tale mistero»13, e ci si 
schiera per la ragione, intesa come «orecchio spirituale per la parola»14: il termine 
Vernunft viene ricondotto da Ebner a vernehmen, cioè percepire, sentire, udire.

4. La ragione come «orecchio spirituale»: Ebner e Hamann4. La ragione come «orecchio spirituale»: Ebner e Hamann

Ma in tale proposta, piuttosto che al fi losofo di Stoccarda, per trovare un vero 
alleato è forse meglio ricorrere a Johann Georg Hamann, al «mago del nord», che 
fu tra i primi a ricalibrare la nozione di «ragione» in contrapposizione a quella 
dell’«intelletto» caro agli illuministi; alla pretesa hegeliana di erigere la ragione a 
unico criterio di verità, egli oppose il valore insuperabile e infi nito di una Rivela-
zione che, contenuta principalmente nella Scrittura, non si esaurisce però in essa: 
l’intero universo è parola di Dio che l’uomo è chiamato ad ascoltare. Tutto infatti 
è parola e linguaggio: accanto al libro della Scrittura, la natura e la storia sono 
altrettanti libri che parlano all’uomo, ma questa parola divina incarnata supera i 
confi ni del puro raziocinio umano e – perché se ne intendano i segni, le immagini 
e i simboli – esige il ricorso ai sensi, alla fantasia e alle passioni.

Ma Ebner non può seguire Hamann fi no a tale rivalutazione del poetico e del 
simbolico, e anzi nel Diario la combatte: «L’umanità sopporta lo spirito soltanto 
nel simbolo; fi nora ha ritenuto pazzo chiunque ha preso seriamente la parola spi-
rito e non l’ha voluta intendere soltanto simbolicamente»15; ma è indubbia una 
profonda sintonia, che appare manifestamente laddove, ancora nel Diario, leggia-
mo: «Dio ha creato l’uomo, ciò non signifi ca realmente altro che: gli ha parlato. 
L’uomo non era ancora uomo fi ntanto che Dio non gli ebbe rivolto la parola. Egli 
è diventato tale mediante la parola. Prima non aveva nessuna lingua. Ma in questo 
senso Dio non cessa di creare l’uomo»16.

Alla Rivelazione di Hamann corrisponde la Parola di Ebner, così come analoga 
è l’idea della «creazione continua» che avviene nel linguaggio. Il vero scarto è nella 
centralità attribuita alla persona: la nozione di «parola» subisce una torsione proprio 
nella sottolineatura della sua intenzionalità nei confronti del Tu interpellato, che di-
viene, nella sua irriducibile concretezza personale, il centro di ogni realtà spirituale. 
Così come non ha alcun signifi cato parlare di Dio «alla terza persona» e affermare 
che c’è – e questo sarebbe l’errore del pensiero oggettivante della metafi sica e della 
teologia17 – allo stesso modo Dio non parla indifferentemente all’umanità, ma al sin-

13 Ibi, p. 19.
14 Ibi, p. 27.
15 Ebner, Dal diario 1916/17, p. 59.
16 Ibi, p. 58.
17 Cfr. La parola e le realtà spirituali, p. 65.



9090 LORENZO FOSSATILORENZO FOSSATI      Philosophical News      Philosophical News

golo, e in questo lo costituisce: l’uomo non ha a che fare con una natura o un mondo 
in generale, ma principalmente con un altra persona, sia essa il Tu di Dio o quello 
del prossimo: se così stanno le cose, non stupisce la squalifi cazione ebneriana di ogni 
attività spirituale che non si fondi su Dio, in breve: che non sia quella religiosa.

6. Dalla ! loso! a alla ! lologia6. Dalla ! loso! a alla ! lologia

È tuttavia interessante constatare come vi sia negli Aforismi del 1931 un’evolu-
zione su questo punto, che tende a riguadagnare la dimensione artistica ed estetica: 
se tale variazione potrebbe essere ricondotta a fattori di carattere personale (l’ami-
cizia con la poetessa Hildegard Jone e lo scultore e pittore Josef Humplik), ciò 
non necessariamente la indebolirebbe, almeno in un pensatore come Ebner; essa 
potrebbe però anche avere radici più profonde in una sorta di «coerentizzazione» 
(seppure sia probabile che un’esigenza di questo tipo fosse piuttosto aliena dalla 
forma mentis del Nostro). Nei Frammenti del ’21 si diceva che la parola del poeta 
è solo «in grado di risvegliare nell’uomo il Tu ideale», mentre «la parola religiosa 
il Tu concreto», e che colui che parla nella parola poetica, per il fatto di rivolgersi 
a un Tu ideale, è un Io ideale, mentre «chi parla nella parola religiosa, ad esempio 
un apostolo, non è l’Io dell’uomo ma Dio stesso, che si serve dell’uomo per parlare 
per suo tramite»18; nel ’31, invece, si rivaluta il poeta come colui che è «custode 
e depositario della parola e della lingua. Scopre nuove possibilità di espressione 
sopite in esse e le rende vive. Anche il grande pensatore, è poeta in questo senso»19.

Egli cioè contribuisce a non ridurre le parole (Wörte) a vocaboli (Wörter): e 
questo sarebbe proprio l’errore della scienza e della fi losofi a del linguaggio, della 
psicolinguistica e della fi lologia tradizionale (in cui ci si dimentica dell’amore, che 
è invece la componente imprescindibile del linguaggio nel suo essere essenzial-
mente comunicazione, e del «calore» che lo innerva).

Eravamo in attesa che si operasse fi nalmente il passaggio dalla fi losofi a a qual-
cosa di superiore, anche se diffi cilmente questo poteva essere la poesia: a questo 
punto si vede come la pneumatologia esiga che la fi lo-sofi a venga abbandonata 
per la fi lo-logia, intesa nel senso pregnante di amore per la parola, proprio per po-
ter rendere effettivamente e realmente conto dello spirituale che afferma: «In un 
pensiero si pensa sempre di più di quanto non sia espresso nel corpo linguistico 
della parola. […] Il corpo della lingua è qualcosa di fi nito; un vero pensiero invece 
è qualcosa di infi nito, che trascende la fi nitezza della sua signifi canza linguistica. 
Naturalmente questo vale anche per il pensiero pervaso dalla vita e dal sentimento 
del poeta». Per defi nire meglio la sua proposta, Ebner si richiama al pascaliano 
«se moquer de la philosophie, c’est vraiment philosopher», giacché l’amore per la 
sapienza deve derivare davvero dal rapporto d’amore personale che l’Io instaura 
con Dio, suo vero Tu, e si può sorridere della ricerca di «criteri oggettivi» come si è 

18 Ibi, p. 16.
19 Id., Aforismi 1931, p. 123.



Philosophical News      Philosophical News      LA VERITÀ DELLA PAROLALA VERITÀ DELLA PAROLA 91 91

delineata nella fi losofi a e nella teologia tradizionali: la pretesa scientifi cità non può 
che mancare il vero criterio oggettivo della spiritualità della vita umana che è «la 
lingua che vive in parole (e si dissolve in vocaboli). Ma qual è la natura, il senso del-
la parola, non di questa o quella parola, ma della parola semplicemente? Questo: 
essa è data realmente e in maniera effi cace solo in quanto uno parla a un altro»20.

Nel Frammento 12 si ribadiva che «il senso della proposizione originaria era Io 
sono, e non invece Io sono Io; dell’Io che si pone in relazione al Tu, non invece nell’as-
solutizzazione della sua chiusura di fronte al tu come avviene nell’autoposizione che 
si ha nella proposizione di identità»21. Così negli Aforismi si può concludere con la 
ripresa del prologo al Vangelo di Giovanni, ove si parla del Logos, che «va preso alla 
lettera, nel senso di parola semplicemente. In principio c’era il rapporto dell’io al tu, 
e questo rapporto era presso Dio e Dio era il rapporto dell’io al tu»22.

7. Una risposta personale7. Una risposta personale

È alla fi ne necessario chiedersi fi no a che punto sia percorribile la via proposta 
da Ebner. Per rispondere a questa domanda in modo adeguato, credo che lo si 
debba fare sul piano personale, esprimendo quindi il mio particolarissimo punto 
di vista; questo infatti mi sembra l’esigenza più profonda di un pensiero dialogico 
come quello ebneriano: che si reagisca come un Io a un Tu, non parlando astratta-
mente in terza persona.

E allora: fi no a che punto è allora percorribile la via proposta da Ebner? Per 
quanto riguarda me, la risposta vorrebbe essere un entusiastico grido di gioia: 
«Fino in fondo! Fino all’abbraccio stesso di Dio Padre!». Tuttavia trovo preferi-
bile diffi dare dall’entusiasmo, almeno quando si tratta di cose che interpellano e 
coinvolgono altre persone oltre a quelle che lo provano: e come si sa che la buona 
fede non è suffi ciente a giustifi care ogni azione (e che la coerenza ai propri principi 
non è la somma fra le virtù, giacché questi principi possono pur sempre essere 
sbagliati), allo stesso modo non considero suffi ciente un inno di lode per affrontare 
e risolvere il problema di Dio, proprio perché a noi uomini è dato, spessissimo, di 
prendere cantonate e di commettere errori, e l’unica possibilità che abbiamo è cer-
care di valutare intersoggettivamente, argomentando, la qualità dei nostri principi.

Certo non basta desiderare che Dio esista perché Dio effettivamente esista, an-
che se indubbiamente il nostro sapere di Lui non si potrà mai dare prescindendo 
dal desiderio di Lui che proviamo: ma un conto è dire che quando desideriamo 
qualcosa essa deve esistere (e l’esperienza quotidiana dovrebbero lasciarci pochi 
dubbi in questo senso), altro conto è dire invece che non abbiamo una conoscenza 
disgiunta dal desiderio, cioè che, quando sappiamo qualche cosa, essa, concreta, 
sta di fronte a noi, concreti, vale a dire non solo richiedendo un atto cognitivo, ma 

20 Ibi, pp. 146-147.
21 Id., La parola e le realtà spirituali, p. 56.
22 Id., Aforismi 1931, p. 147.



9292 LORENZO FOSSATILORENZO FOSSATI      Philosophical News      Philosophical News

anche, magari, risvegliando un desiderio e suscitando un bisogno (sottolineando 
la sfumatura tra i due). Qui poi poco importa se questi momenti distinti siano tali 
in sé stessi o solo dal nostro parlarne: del resto non siamo Dio, che certamente 
avrebbe la risposta per questo problema e per molti altri ancora.

La cosa che conta, invece, è che se anche non esistesse una ragione pura, che 
potesse astrarre del tutto dai presupposti e dalla nostra concretezza di carne e 
sangue, che potesse tranquillamente «misurare» e abbandonarsi al pensiero og-
gettivante, certo però la possibilità di comunicare fra noi resterebbe comunque 
legata a questo sforzo continuo di imparzialità e astrazione. Il dialogo, cioè, è 
praticabile solo se tutti vogliono parlare, se si accetta di mettere in gioco le proprie 
convinzioni: esso ha vita dalle proposizioni che i partecipanti mettono sul tappe-
to, nel rischio che il nostro interlocutore intenda non le vibranti parole (Wörte), 
ma solo i banalissimi vocaboli (Wörter). Ma se per caso, all’improvviso, uno di noi 
affermerà di non aver bisogno di aggiungere altro, e che Dio gli si è direttamente 
manifestato, non potremo che congratularci con lui e continuare a parlare fra 
noi, escludendolo… E questa esclusione non sarà motivata dall’invidia, dal ri-
sentimento o da chissà quale pregiudizio, bensì dalla semplice applicazione delle 
regole del gioco: il dialogo (fi losofi co? umano?) si muove per argomentazioni e 
tutti possono opporre altre argomentazioni in alternativa, ma se non si argomenta 
più ci si pone ipso facto al di fuori del gioco, dunque al di fuori della dinamica 
discorsiva che caratterizza noi mortali (e qui si vede certamente come la parola sia 
essenziale all’uomo, come peraltro anche Ebner affermava, forse intendendo un 
senso più pregnante).

«Ogni realtà spirituale vuole essere compresa direttamente», sembra quasi ob-
biettare Ebner, ma appunto: quando si tratta di una Rivelazione o dell’incontro 
personale e diretto con Dio, la proposizione è di origine divina e cessa, per defi ni-
zione, di essere argomentazione umana, non potendo più entrare nella dinamica 
che dà vita al nostro dialogo, non potendosi (dovendosi?) più discutere. Questo è 
lo spazio della Rivelazione e della preghiera, non più quello della fi losofi a (appena 
più dignitoso del quotidiano): qui non siamo più uomini o, meglio, non siamo più 
solamente uomini, ma «fi gli». Se però iniziamo a fare confusione, e a confondere 
la preghiera (che chiede la salvezza) all’argomentazione (che chiede solo il perché), 
allora faremo, se ne siamo all’altezza, splendida poesia o, più verosimilmente, cat-
tiva fi losofi a, fi nendo di fatto col dire quello che ci verrà in mente, senza badare al 
riscontro con la realtà (e qui con realtà intendiamo anche, e soprattutto, gli altri e 
quello che pensano, non solo gli oggetti muti da manovrare).

A me pare meglio un Dio «alla portata di tutti», cioè che, fatta salva la Sua per-
sonalissima comunicazione a ciascuno di noi, ci lasci la possibilità di discuterne, 
cioè di vivere la proposizione «Io ci sono per te e ti salvo» nella maniera concreta 
e umana che su questa terra ci è data: vale a dire argomentandola, mettendola in 
discussione continuamente nel dialogo che ogni giorno portiamo avanti non solo 
con Dio stesso (e questo momento, pur fondamentale, non può che sottrarsi allo 
sguardo altrui), ma anche con gli altri uomini, che possono avere oppure no la 
fortuna di contare su un interlocutore di tanto valore come è Dio per il credente. 
Tutti siamo come Jof il saltimbanco nella preghiera: non dobbiamo dimostrare 



Philosophical News      Philosophical News      LA VERITÀ DELLA PAROLALA VERITÀ DELLA PAROLA 93 93

niente, perché ci troviamo nell’amore avvolgente della presenza divina; ma nel 
momento in cui abbiamo a che fare con altri esseri umani occorre parlare e, se vo-
gliamo comunicare loro la gioia della fede, ci sarà, ancora una volta, da elaborare 
un’argomentazione in grado di rendere conto e di rendere comunicabile la nostra 
personale e irriducibile esperienza. Certamente potremo mettere in discussione 
l’effi cacia delle argomentazioni di coloro che ci hanno preceduto, ma, ancora una 
volta, lo faremo argomentando e parlandone insieme – credenti, atei e agnostici.

Chi ritiene di avere motivi tali da giudicare inutile il proseguimento della di-
scussione (e i motivi possono essere i più diversi: Dio gli ha parlato, Kant gli ha 
mostrato che la metafi sica è defi nitivamente morta, il pensiero meditante rifugge 
dall’oggettivazione verofunzionale delle proposizioni, quello con cui si dovrebbe 
discutere è stupido o è brutto), ebbene, costui avrà certamente un contatto di-
retto con la verità (maiuscola o minuscola che sia l’iniziale), ma questo contatto 
non sarà più alla portata degli altri, e lo separerà inesorabilmente da essi. Possia-
mo allora essere d’accordo con Ebner quando insiste sulla centralità del dialogo, 
ma forse occorre intendere tale centralità come l’aspetto strutturale dell’uomo, 
senza fare di tale centralità una metafora, quand’anche le metafore siano la nota 
dominante del nostro comunicare: la realtà ci si dà sì soggettivamente (e come 
potrebbe essere altrimenti?), ma è anche oggettivabile – almeno esigenzialmente, 
almeno fi no a un certo punto – e in questa possibilità di oggettivazione, in questa 
quota seppur minima di condivisibilità, consiste la comunicazione razionale fra 
gli uomini, cioè la vita umana nella sua specifi cità rispetto ad animali e ad angeli (e 
troppe volte si sono visti angeli rivelarsi demoni camuffati per poterci permettere 
il lusso dell’avventatezza).

È allora vero che Dio lo possiamo vedere solo nei nostri cuori, ma penso sia 
ugualmente vero che, se vogliamo che la nostra fede sia «operativa», occorre sfor-
zare anche un po’ il cervello e inventarci qualcosa per poter comunicare questo 
messaggio di salvezza (anche se già sappiamo che le cose «interessanti», quelle re-
almente fondamentali, resteranno tagliate fuori dai nostri tentativi argomentativi). 
E se mi si concede un gioco di parole, dopo tanto insistere contro lo stile «oraco-
lare», vorrei concludere dicendo che, quand’anche Dio non fosse dimostrabile (ed 
esistono pagine su pagine al riguardo), Egli resterebbe certamente dialogabile (ne 
possiamo parlare tutti, e in particolare chi crede ne deve parlare), proprio perché 
è discutibile (cioè non tutti sono credenti, non a tutti è data la grazia di essere stati 
toccati dalla Grazia, che magari può usare proprio noi per toccare chi vuole).

Lorenzo Fossati
Università Cattolica del Sacro Cuore

lorenzo.fossati@unicatt.it



9494 LORENZO FOSSATILORENZO FOSSATI      Philosophical News      Philosophical News

Lorenzo Fossati è Ricercatore di Storia della fi losofi a presso la Facoltà di Scienze della for-
mazione dell’Università Cattolica Sacro Cuore; svolge attività di insegnamento anche presso 
l’Istituto di Filosofi a applicata della Facoltà di teologia di Lugano e presso l’Università Europea 
di Roma. I suoi ambiti di interesse sono il rapporto tra epistemologia e teologia, la fi losofi a au-
striaca e tedesca tra Otto e Novecento, la relazione tra logica e ontologia nella fenomenologia e 
nella fi losofi a analitica e il pensiero di Bernard Bolzano. Tra la sue pubblicazioni Ragione e dog-
ma. Hans Albert critico della teologia (Guida, Napoli 2003) e Il concetto della fi losofi a in Bernard 
Bolzano (Isu Università Cattolica, Milano 2006).


