Lorenzo Fossati
La verita della parola.
La critica di Ebner all’idealismo e alla filosofia in generale’

The paper examines the fierce criticism of the Austrian philosopher Ebner to the
idealism of Hegel and to philosophy more generally, which he deems unable to ac-
count for the spiritual dimension. In order to understand the «dialogic thought» of
the author, this paper first proposes an analogy between Ebner and the acrobat player
Jof of the movie The Seventh Seal by Ingmar Bergman. The paper then carries out
a comparison between the thought of Ebner and that of Hamann, who also reflected
on the limits of reason and of the word as something that cannot be simply defined
as concept, particularly in the case of the dimensions of spirituality and faith. In the
conclusion, the paper examines the actual possibility of finding a balance between the
need for rationalism and the infiniteness of faith.

1. Jof il saltimbanco

Di ritorno dalle crociate, dopo molto pellegrinare e soffrire, il cavaliere svedese
Antonius Block finalmente riguadagna la terra natia; ma ad attenderlo sulla spiag-
gia c’¢ la Morte, che esige la sua vita. Questo I'inizio del celebre film di Ingmar
Bergman, I/ settimo sigillo (1957), che narra della partita a scacchi giocata dal cava-
liere contro la Morte, nella speranza di guadagnare tempo e di poter riabbracciare
la moglie che lo attende nel castello; ¢ nel corso di questa partita itinerante che
altri personaggi si aggiungono ad Antonius nel viaggio e, in un certo qual modo,
prendono parte anche loro alla sfida, rivelando cosi la sua natura metaforica della
stessa vita umana.

Ora, se il protagonista ¢ roso dai dubbi e dall’angoscia, ed esprime a pieno tito-
lo una sensibilita tutta «moderna», nel suo avvertire la lontananza di un Dio che
continua a invocare ma che gli si nega (un caso tipico di esistenzialismo nordico,
si direbbe), a questi si contrappone Jof, il saltimbanco. Nella prima scena in cui
compare sta raccontando alla moglie di aver appena visto la Madonna, e la cosa

* Una prima versione di questo articolo & stato ospitato dal sito www.filosofionline.com nel
settembre 2010; chi scrive desidera ringraziare il Professor Adriano Pessina che ha consentito
a che venisse qui ripresentato. Rispetto a quella prima pubblicazione, il testo introduce alcune
integrazioni e modifiche.



Philosophical News LA VERITA DELLA PAROLA 85

che spicca immediatamente ¢ la gioiosita del suo credere e I'immediata e semplice
naturalezza con cui il Divino gli si fa presente; egli nulla ha a che spattire con il Cri-
stianesimo problematico del crociato (che si delinea 7z funzione della morte, quella
che ha inflitto nel corso delle battaglie combattute e quella incombente sul suo
capo) o con quello cupo e angosciante della superstizione fanatica che fa da sfondo
alla vicenda. Anzi, egli & I'unico che riesce a scorgere la Morte oltre ad Antonius, e
quindi a scappare e a porsi in salvo con la famiglia, per poter assistere, nell’'ultima
scena, alla danza macabra di tutti i personaggi che, tenendosi per mano, seguono
la nera signora nell’ultimo, definitivo viaggio.

11 filosofo austriaco Ferdinand Ebner (nato a Wiener Neustadt il 31 gennaio
1882 e morto a Gablitz il 17 ottobre 1931) sembra assomigliare a questo semzplice,
a questo puro di cuore che vede Dio (ed & quest’ultima una delle espressioni evange-
liche pit ricorrenti nelle sue pagine). La sua attualita, la sua modernita, non & certo
dovuta a un tormento analogo a quello che affligge Antonius: piuttosto colpisce la
sua religiosita che sembra aver superato ogni problematicita e angoscia'.

2. Ebner contro l'idealismo: il «realismo spirituale»

Questo «superamento», certamente diverso dall’ Aufhebung idealista, viene de-
scritto nel Quaderno blu, risalente agli anni 1909/10, ove si parla di tre gradi di
esistere in rapporto allo spirito?.

Nel primo sorge nell'uomo I'interrogativo sul senso della vita, la problematicita
della discrepanza che egli avverte tral'idea e la realta, vale a dire tra il Dio che esige
e la Sua assenza che esperisce; la ricerca di Dio, a questo livello, & destinata a re-
stare senza soddisfazione, giacché 'uomo si trova ancora «come in sogno» (Ebner
parla di «sogno dello spirito», «Traum vom Geist»), vale a dire nell’inconsapevo-
lezza della propria natura — e avcemmo detto «essenza», se Ebner non ci avvertisse
che I'errore dell'ipostatizzazione, la tendenza a sostanzializzare, & assolutamente
incompatibile con il discorso sulle realta spirituali: quanto siamo lontani dallo
«Spinozist sein» che Hegel poneva come irrinunciabile premessa per I'autentico
filosofare! E qui che si gioca lo spazio della cultura, della speculazione filosofica,
dell’arte, tutte attivita accomunate dal loro carattere «onirico», irreale e inefficace.

Ed ¢ infatti nel secondo grado che avviene il «risveglio» e si diviene consapevoli
della sproporzione tra la realta esistenziale e «il significato spirituale di essa»: qui
si avverte la frantumazione della vita, la quale non pili solamente esige un’ulterio-
rita per essere autosufficiente, ma si accorge della propria strutturale eccentricita,
cio¢ di avere il proprio fondamento fuori di sé. Si tratta di un’alienazione assoluta,

1 Per la bibliografia completa si rimanda a S. Zucal, Ferdinand Ebner. La «nostalgia» della
parola, Morcelliana, Brescia 1999, pp. 311-347.

2 F. Ebner, Parola e amore. Dal diario 1916/17. Aforismi 1931, a cura di E. Ducci e P. Ros-
sano, Rusconi, Milano, 1983, pp. 80-81 (il volume offre una raccolta di brani tratti da Schriften,
a cura di F. Seyr, Miinchen, Kosel 1963, 1, pp. 19-73, 909-1013, e da Wort und Liebe, a cura di
H. Jone, Pustet, Regensburg 1935).



86 Lorenzo Fossan  Philosophical News

che ci appare in tutta la sua drammaticita angosciante (viene in mente Barth e il
«totalmente Altro»).

Ma a liberarci da tale angoscia interviene la Grazia — ed eccoci al terzo livello
— per l'azione della quale «’'uomo vive la sua vita come un rigenerato dallo spiri-
to»: Dio accoglie in sé la sua anima e lo salva. Ebner sottolinea la superiorita di
questa dimensione propriamente religiosa rispetto alle precedenti e non si stanca
di precisare come solo ed esclusivamente in essa lo spirituale viva autenticamente;
nei Frammenti pneumatologici del 1921 si dice: «Il perché? tace quando Dio parla
all'uomo. Ed egli vuol essere ascoltato. La sua parola non & pero davvero la rispo-
sta alle domande speculative della metafisica circa il motivo ultimo delle cose»’.

Tanto & vero che Ebner rimarca tale contrapposizione restringendo la rosa della
scelta: solo due sono gli eventi spirituali nell'uomo, e si calibrano sulla persona di
Gest: il primo ¢ la concezione dell’idea, nella quale si attua il sogno dello spirito,
il secondo ¢ il mettere 'intera esistenza interiore «in rapporto al fatto che Gesu
¢ vissuto». E evidente come da questa seconda prospettiva tutt’altro significato
acquistino la ricerca filosofica o la produzione artistica: non si tratta che di mezze
verita balbettate, di pallidi spiragli della luminosa magnificenza che I'uomo religio-
sO puo gustare.

A questo punto, potremmo essere tentati di riconoscere in questa figura i tratti
di una sorta eremita chiuso nella propria torre d’avorio, che dall’alto della supe-
riorita conseguita giudica con sufficienza gli altri uomini; ma nulla sarebbe meno
appropriato: ¢ anzi il filosofo a essere chiuso all’interno del proprio Io (Icheinsarm-
keit), a trincerarsi ostinatamente entro la propria «muraglia cinese», nel disprezzo
per 'uomo (Menschenverachtung) e nell’assenza di Tu (Dulosigkeit). Si tratta di
una condizione naturale, che va superata nel «salto», nella scelta personale: «Lin-
clinazione a intendere la vita come un sogno I'uomo la porta con sé gia venendo
al mondo. Egli nasce, per cosi dire, gia come filosofo idealista. E la concezione
dell’idea che travia i filosofi a intendere la vita come sogno. L'uomo deve andare
oltre il sogno della vita, anche se non & proprio filosofo, e vuol comprendere il si-
gnificato spirituale della sua esistenza nel mondo. All'inizio questa comprensione &
sempre un sogno»*. E infatti «ci sono solo due realta spirituali. Dio e I'io». La vita
dello spirito nell'uomo si gioca tra questi: «Con il suo insegnamento Gest ha pre-
parato la fine di ogni idealismo, la sua vita ha dato inizio a quello che si potrebbe
chiamare il realismo dello spirito»’.

Se anche i piu distratti avranno colto gli echi kierkegaardiani di queste pagine
gia nel riferimento a tre stadi della vita o nel ripensamento del concetto hegeliano
di superamento, la consonanza si fa ancora piu esplicita nella fortissima tensione
posta da Ebner tra I'astrattezza intellettuale e la concretezza del rapporto persona-
le che si instaura non solo tra I'To e Dio, ma anche traI'To e il Tu: proprio in rappor-

3 1d., La parola e le realta spirituali. Frammenti pneumatologici, a cura di S. Zucal, tr. it. di P,
Renner, San Paolo, Cinisello Balsamo 1998, p. 29 (ed. or. Das Wort und die geistigen Realititen.
Preumatologische Fragmente, Brenner, Innsbruck 1921).

4 Cosi nel Diario 1916/17, pp. 50-51.

5 Ibi, p. 84.



Philosophical News LA VERITA DELLA PAROLA 87

to al Tu, anzi, I'To viene a definirsi nella sua realta, a liberarsi della sua astrattezza,
giacché alla Dulosigkert, all’«assenza di Tu» come stato patologico non originario,
si contrappone la Dubaftigkeit, la «natura di Tu» della coscienza. E qui si specifica
nella sua valenza positiva quella alienazione cui sopra si accennava: interessante &
notare il modo in cui Ebner utilizza uno schema concettuale idealistico proprio
nel tentativo di superare il solipsismo cui sembra obbligato il pensiero filosofico.

Si legge a tal proposito nei Frammenti del 21: «L'To non ha alcuna esistenza
assoluta, in quanto esiste solo in rapporto verso il Tu. Al suo esser oggettivamente
dato nella parola corrisponde la sua sussistenza soggettiva nell’amore; in maniera
tale che la parola e 'amore stanno assieme per quanto riguarda il comune fonda-
mento spirituale»®. Ebner individua la radice dell’errore nel concepire I'To come
realta autoponentesi (chiaro il riferimento a Fichte), ma ¢ gia nel cogito cartesiano
che si assiste a un imperdonabile prescindere dal fondamentale elemento del volo;
insomma: la ragione dell'uomo risulta da subito connotata affettivamente, e in tale
carica affettiva si trova quell’amore che fa da pendant soggettivo alla parola che
oggettivamente instaura la relazione dell’To con I’alterita.

Tale alterita non va pero intesa metafisicamente, come sostanza o come non-
Io non ulteriormente specificato; al contrario, si tratta di intendere pienamente il
carattere personale del Tu e la dinamica esistenziale che presiede alla posizione di
esso: se I'To Divino pone infatti il Tu umano nella creazione, spetta a questi porre
«maieuticamente», in quanto a sua volta o, un nuovo Tu.

3. Dalla dialettica alla dialogicita: Ebner e Hegel

Qui siamo assai distanti dalla dialettica servo-padrone della Fernomenologia
dello spirito, e possiamo rilevare il vero scarto tra questa e la posizione ebneriana
proprio in una diversa concezione dell’alienazione: da un lato, il servo hegeliano
aveva una propria essenza grazie al padrone (che a differenza di lui non ebbe
paura della morte) e si era dunque ritagliato un’esistenza alienata che poteva
riconquistare solo con il lavoro, come oggettivazione dello spirito (e poi la ricon-
quista procedeva sempre piu su nella dinamica dell’ Aufhebung, fino a giungere
al sapere assoluto); dall’altro, 'uomo di Ebner conosce, o meglio é chiamato a
conoscere un’alienazione positiva: Dio chiama 'uomo e, nella sua Parola, lo crea
(il Logos del Prologo di Giovanni) e 'uomo risponde, divenendo, da uditore della
parola, facitore della parola. Al lavoro come strumento di riappropriazione della
propria essenza si & sostituita la parola come affermazione dell’impossibilita di
tale riappropriazione, la quale viene anzi a connotarsi negativamente come chiu-
sura dell’To e negazione del Tu.

Il punto nodale del distacco della preumatologia dalla speculazione precedente
¢ senz’altro in questa eteronomia positiva che costituisce la natura vera dello spiri-
tuale nell'uomo, che — finché mira all’autonomia e non all’incontro personale con

6 1d., La parola e le realta spirituali, p. 7.



88 Lorenzo Fossan  Philosophical News

Dio — resta relegato nell’inautenticita dell’idea irreale e fredda, nelle proprie vuote
proiezioni. Il monologo della coscienza hegeliana deve diventare il dialogo dell’esi-
stenza personale, la dialettica deve ridefinirsi dialogicamente, vale a dire rinunciare
alla conclusivita, alla totalizzante ricomprensione del reale in sé: «Trarre la legge
dell’essere dal pensare ¢ idealismo. Ma non rendere I’esistenza conforme alla legge
del proprio pensare ¢ un realismo che solo al vero uomo religioso & concesso»”’.

La critica ebneriana pud cosi considerare anche altri aspetti tipicamente ideali-
stici: primo fra tutti la priorita della collettivita rispetto al singolo (che viene imme-
diatamente abbandonata sulla scorta di Kierkegaard), nozione che pure aveva un
peso fondamentale nella proposta dialogica di Feuerbach, per il quale il singolo si
definiva in quanto Gattungwesen, per la sua «essenza generica»: «LCuomo ¢& per se
stesso in pari tempo Io e Tu, puod porre sé al posto dell’altro appunto perché non
solo la sua individualita, ma anche la sua specie (Gattung), la sua essenza possono
essere 'oggetto del pensiero»®. Ebner afferma invece che la solitudine dello spiri-
to, contrapponentesi alla vita della generazione, ¢ una condizione imprescindibile
per il rapporto con Dio: essa ¢ anzi proprio «la solitudine dell’To davanti a Dio»’,
in cui all'To si rivela il vero senso del Tu, del tutto differente dalla solitudine della
morte, come solitudine dell’To nel mondo.

In seconda battuta occorrera sbarazzarsi dell’«ottimismo dello sviluppo», con
cui gli uomini si ingannano per poter sopravvivere'’, e gli hegeliani spiegano il di-
venire cosmico-universale, manifestando la propria natura di «outsiders della vitax;
ecco I’abbaglio del filosofo, cio¢ dell’idealista (e si vede come la critica di Ebner
all'idealismo venga a coincidere con quella alla filosofia tout court): non compren-
de che «la vita naturale dell’'uomo & qualcosa di incompiuto, la cui compiutezza
egli sogna nel suo sogno dello spirito»'".

Se Hegel parla spesso della «fatica del concetto», Ebner esige di sottrarsi alla
necessita della mediazione dialettica: «Ogni realta veramente spirituale vuol essere
compresa direttamente»'?. In questa prospettiva va inteso il suo «realismo spiri-
tuale» che propone un radicale rifiuto della metafisica, che, strutturalmente, co-
stringerebbe Dio nell’angustia della ragione umana, con le sue dimostrazioni tanto
inefficaci per colui che non crede, quanto inutilmente fuorvianti per il credente.

Ma dobbiamo dunque concludere per un irrazionalismo di fatto? Davvero Eb-
ner ci chiede di abdicare alla nostra ragione per una razionalita si superiore, ma
essenzialmente non pili umana, giacché proveniente da Dio stesso?

Ancora una volta il pensiero ebneriano scarta all’ultimo momento, e si sottrae
alle conseguenze che la mentalita filosofica tradizionale crede di riuscire a presagi-
re: il nostro, infatti, si «riallea» a Hegel nella sua lotta contro I'intelletto, contro un

7 1bi, p. 90.

8 L. Feuerbach, Lessenza del Cristianesimo, trad. it. di C. Cometti, Feltrinelli, Milano 19602,
p. 26 (ed. or. Das Wesen des Christentums, Wigand, Leipzig 1841).

9 Ebner, La parola e le realta spirituali, p. 48.

10 Ibi, p. 59.

11 Ibi, p. 60.

12 1bi, p. 64.



Philosophical News LA VERITA DELLA PAROLA 89

pensare per concetti o per idee ('imperativo etico, I'umanita, il piacere estetico,
I’autocoscienza...), che prescindono dalla concretezza dello spirituale, dalla sua
personalita dialogica. Cosi nei Frammenti si accusa I'intelletto di non comprendere
il «mistero della vita (che si rivela nella parola, nella quale ¢ la vita)», di lasciare
«che 'uomo affidatosi alla sua guida, viva dimentico di tale mistero»®, e ci si
schiera per la ragione, intesa come «orecchio spirituale per la parola»': il termine
Vernunft viene ricondotto da Ebner a vernebmen, cioé percepire, sentire, udire.

4. La ragione come «orecchio spirituale»: Ebner e Hamann

Ma in tale proposta, piuttosto che al filosofo di Stoccarda, per trovare un vero
alleato ¢ forse meglio ricorrere a Johann Georg Hamann, al «<mago del nord», che
fu tra i primi a ricalibrare la nozione di «ragione» in contrapposizione a quella
dell’«intelletto» caro agli illuministi; alla pretesa hegeliana di erigere la ragione a
unico criterio di verita, egli oppose il valore insuperabile e infinito di una Rivela-
zione che, contenuta principalmente nella Scrittura, non si esaurisce pero in essa:
I'intero universo ¢ parola di Dio che 'uomo ¢ chiamato ad ascoltare. Tutto infatti
¢ parola e linguaggio: accanto al libro della Scrittura, la natura e la storia sono
altrettanti libri che parlano all’'uomo, ma questa parola divina incarnata supera i
confini del puro raziocinio umano e — perché se ne intendano i segni, le immagini
e i simboli — esige il ricorso ai sensi, alla fantasia e alle passioni.

Ma Ebner non puo seguire Hamann fino a tale rivalutazione del poetico e del
simbolico, e anzi nel Diario la combatte: «Uumanita sopporta lo spirito soltanto
nel simbolo; finora ha ritenuto pazzo chiunque ha preso seriamente la parola spi-
rito e non I’ha voluta intendere soltanto simbolicamente»'>; ma & indubbia una
profonda sintonia, che appare manifestamente laddove, ancora nel Dzario, leggia-
mo: «Dio ha creato 'uomo, cid non significa realmente altro che: gli ha parlato.
L’uomo non era ancora uomo fintanto che Dio non gli ebbe rivolto la parola. Egli
¢ diventato tale mediante la parola. Prima non aveva nessuna lingua. Ma in questo
senso Dio non cessa di creare 'uomo»'®.

Alla Rivelazione di Hamann corrisponde la Parola di Ebner, cosi come analoga
¢ I'idea della «creazione continua» che avviene nel linguaggio. Il vero scarto & nella
centralita attribuita alla persona: la nozione di «parola» subisce una torsione proprio
nella sottolineatura della sua intenzionalita nei confronti del Tu interpellato, che di-
viene, nella sua irriducibile concretezza personale, il centro di ogni realta spirituale.
Cosi come non ha alcun significato parlare di Dio «alla terza persona» e affermare
che c’e — e questo sarebbe I'errore del pensiero oggettivante della metafisica e della
teologia'” — allo stesso modo Dio non parla indifferentemente all’'umanita, ma al sin-

13 1bi, p. 19.

14 Ibi,p. 27.

15 Ebner, Dal diario 1916/17, p. 59.

16 Ihi, p. 58.

17 Cfr. La parola e le realta spirituali, p. 65.



90 Lorenzo Fossan  Philosophical News

golo, e in questo lo costituisce: 'uomo non ha a che fare con una natura o un mondo
in generale, ma principalmente con un altra persona, sia essa il Tu di Dio o quello
del prossimo: se cosi stanno le cose, non stupisce la squalificazione ebneriana di ogni
attivita spirituale che non si fondi su Dio, in breve: che non sia quella religiosa.

6. Dalla filosofia alla filologia

E tuttavia interessante constatare come vi sia negli Aforismi del 1931 un’evolu-
zione su questo punto, che tende a riguadagnare la dimensione artistica ed estetica:
se tale variazione potrebbe essere ricondotta a fattori di carattere personale (I’ami-
cizia con la poetessa Hildegard Jone e lo scultore e pittore Josef Humplik), cio
non necessariamente la indebolirebbe, almeno in un pensatore come Ebner; essa
potrebbe perod anche avere radici pit profonde in una sorta di «coerentizzazione»
(seppure sia probabile che un’esigenza di questo tipo fosse piuttosto aliena dalla
forma mentis del Nostro). Nei Frammenti del '21 si diceva che la parola del poeta
¢ solo «in grado di risvegliare nell’'uomo il Tu ideale», mentre «la parola religiosa
il Tu concreto», e che colui che parla nella parola poetica, per il fatto di rivolgersi
a un Tu ideale, & un Io ideale, mentre «chi parla nella parola religiosa, ad esempio
un apostolo, non & I'To dell'uomo ma Dio stesso, che si serve dell’'uomo per parlare
per suo tramite»'®; nel "31, invece, si rivaluta il poeta come colui che & «custode
e depositario della parola e della lingua. Scopre nuove possibilita di espressione
sopite in esse e le rende vive. Anche il grande pensatore, & poeta in questo senso»'’.

Egli cioé contribuisce a non ridurre le parole (Wérte) a vocaboli (Worter): e
questo sarebbe proprio I’errore della scienza e della filosofia del linguaggio, della
psicolinguistica e della filologia tradizionale (in cui ci si dimentica dell’amore, che
¢ invece la componente imprescindibile del linguaggio nel suo essere essenzial-
mente comunicazione, e del «calore» che lo innerva).

Eravamo in attesa che si operasse finalmente il passaggio dalla filosofia a qual-
cosa di superiore, anche se difficilmente questo poteva essere la poesia: a questo
punto si vede come la pneumatologia esiga che la filo-sofia venga abbandonata
per la filo-logia, intesa nel senso pregnante di amore per la parola, proprio per po-
ter rendere effettivamente e realmente conto dello spirituale che afferma: «In un
pensiero si pensa sempre di pit di quanto non sia espresso nel corpo linguistico
della parola. [...] Il corpo della lingua & qualcosa di fiz2:¢0; un vero pensiero invece
¢ qualcosa di infinito, che trascende la finitezza della sua significanza linguistica.
Naturalmente questo vale anche per il pensiero pervaso dalla vita e dal sentimento
del poeta». Per definire meglio la sua proposta, Ebner si richiama al pascaliano
«se moquer de la philosophie, c’est vraiment philosopher», giacché I'amore per la
sapienza deve derivare davvero dal rapporto d’amore personale che I'To instaura
con Dio, suo vero Tu, e si puo sorridere della ricerca di «criteri oggettivi» come si &

18 Ibi, p. 16.
19 1d., Aforismi 1931, p. 123.



Philosophical News LA VERITA DELLA PAROLA 91

delineata nella filosofia e nella teologia tradizionali: la pretesa scientificita non pud
che mancare il vero criterio oggettivo della spiritualita della vita umana che ¢ «la
lingua che vive in parole (e si dissolve in vocaboli). Ma qual ¢ la natura, il senso del-
la parola, non di questa o quella parola, ma della parola semplicemente? Questo:
essa ¢ data realmente e in maniera efficace solo in quanto u#o parla a un altro»®.

Nel Frammento 12 si ribadiva che «il senso della proposizione originaria era lo
sono, e non invece lo sono lo; dell’To che si pone in relazione al Tu, non invece nell’as-
solutizzazione della sua chiusura di fronte al tu come avviene nell’autoposizione che
si ha nella proposizione di identita»?'. Cosi negli Aforismz: si pud concludere con la
ripresa del prologo al Vangelo di Giovanni, ove si parla del Logos, che «va preso alla
lettera, nel senso di parola semplicemente. In principio c’era il rapporto dell’io al tu,
e questo rapporto era presso Dio e Dio era il rapporto dell’io al tu»*.

7. Unarisposta personale

E alla fine necessario chiedersi fino a che punto sia percorribile la via proposta
da Ebner. Per rispondere a questa domanda in modo adeguato, credo che lo si
debba fare sul piano personale, esprimendo quindi il mio particolarissimo punto
di vista; questo infatti mi sembra I’esigenza pit profonda di un pensiero dialogico
come quello ebneriano: che si reagisca come un Io a un Tu, non patlando astratta-
mente in terza persona.

E allora: fino a che punto ¢ allora percorribile la via proposta da Ebner? Per
quanto riguarda me, la risposta vorrebbe essere un entusiastico grido di gioia:
«Fino in fondo! Fino all’abbraccio stesso di Dio Padre!». Tuttavia trovo preferi-
bile diffidare dall’entusiasmo, almeno quando si tratta di cose che interpellano e
coinvolgono altre persone oltre a quelle che lo provano: e come si sa che la buona
fede non ¢ sufficiente a giustificare ogni azione (e che la coerenza ai propri principi
non ¢ la somma fra le virtt, giacché questi principi possono pur sempre essere
sbagliati), allo stesso modo non considero sufficiente un inno di lode per affrontare
e risolvere il problema di Dio, proprio perché a noi uomini ¢ dato, spessissimo, di
prendere cantonate e di commettere errori, e 'unica possibilita che abbiamo ¢ cer-
care di valutare intersoggettivamente, argomentando, la qualita dei nostri principi.

Certo non basta desiderare che Dio esista perché Dio effettivamente esista, an-
che se indubbiamente il nostro sapere di Lui non si potra mai dare prescindendo
dal desiderio di Lui che proviamo: ma un conto ¢ dire che quando desideriamo
qualcosa essa deve esistere (e I'esperienza quotidiana dovrebbero lasciarci pochi
dubbi in questo senso), altro conto ¢ dire invece che non abbiamo una conoscenza
disgiunta dal desiderio, cioé che, quando sappiamo qualche cosa, essa, concreta,
sta di fronte a noi, concretz, vale a dire non solo richiedendo un atto cognitivo, ma

20 Ibi, pp. 146-147.
21 Id., La parola e le realta spirituali, p. 56.
22 1d., Aforismi 1931, p. 147.



92 Lorenzo Fossan  Philosophical News

anche, magari, risvegliando un desiderio e suscitando un bisogno (sottolineando
la sfumatura tra i due). Qui poi poco importa se questi momenti distinti siano tali
in sé stessi o solo dal nostro parlarne: del resto non siamo Dio, che certamente
avrebbe la risposta per questo problema e per molti altri ancora.

La cosa che conta, invece, & che se anche non esistesse una ragione pura, che
potesse astrarre del tutto dai presupposti e dalla nostra concretezza di carne e
sangue, che potesse tranquillamente «misurare» e abbandonarsi al pensiero og-
gettivante, certo pero la possibilita di comunicare fra noi resterebbe comunque
legata a questo sforzo continuo di imparzialita e astrazione. Il dialogo, ciog, &
praticabile solo se tutti vogliono parlare, se si accetta di mettere in gioco le proprie
convinzioni: esso ha vita dalle proposizioni che i partecipanti mettono sul tappe-
to, nel rischio che il nostro interlocutore intenda non le vibranti parole (Worze),
ma solo i banalissimi vocaboli (Wérter). Ma se per caso, all'improvviso, uno di noi
affermera di non aver bisogno di aggiungere altro, e che Dio gli si ¢ direttamente
manifestato, non potremo che congratularci con lui e continuare a parlare fra
noi, escludendolo... E questa esclusione non sara motivata dall’invidia, dal ri-
sentimento o da chissa quale pregiudizio, bensi dalla semplice applicazione delle
regole del gioco: il dialogo (filosofico? umano?) si muove per argomentazioni e
tutti possono opporre altre argomentazioni in alternativa, ma se non si argomenta
pil ci si pone #pso facto al di fuori del gioco, dunque al di fuori della dinamica
discorsiva che caratterizza noi mortali (e qui si vede certamente come la parola sia
essenziale all'uomo, come peraltro anche Ebner affermava, forse intendendo un
senso piu pregnante).

«Ogni realta spirituale vuole essere compresa direttamente», sembra quasi ob-
biettare Ebner, ma appunto: quando si tratta di una Rivelazione o dell’incontro
personale e diretto con Dio, la proposizione ¢ di origine divina e cessa, per defini-
zione, di essere argomentazione umana, non potendo pit entrare nella dinamica
che da vita al nostro dialogo, non potendosi (dovendosi?) pitl discutere. Questo &
lo spazio della Rivelazione e della preghiera, non pit quello della filosofia (appena
pit dignitoso del quotidiano): qui non siamo piti uomini o, meglio, non siamo pit
solamente uomini, ma «figli». Se pero iniziamo a fare confusione, e a confondere
la preghiera (che chiede la salvezza) all’argomentazione (che chiede solo il perché),
allora faremo, se ne siamo all’altezza, splendida poesia o, piti verosimilmente, cat-
tiva filosofia, finendo di fatto col dire quello che ci verra in mente, senza badare al
riscontro con la realta (e qui con realta intendiamo anche, e soprattutto, gli altri e
quello che pensano, non solo gli oggetti muti da manovrare).

A me pare meglio un Dio «alla portata di tutti», cioé che, fatta salva la Sua per-
sonalissima comunicazione a ciascuno di noi, ci lasci la possibilita di discuterne,
cio¢ di vivere la proposizione «lo ci sono per te e ti salvo» nella maniera concreta
e umana che su questa terra ci ¢ data: vale a dire argomentandola, mettendola in
discussione continuamente nel dialogo che ogni giorno portiamo avanti non solo
con Dio stesso (e questo momento, pur fondamentale, non puo che sottrarsi allo
sguardo altrui), ma anche con gli altri uomini, che possono avere oppure no la
fortuna di contare su un interlocutore di tanto valore come ¢ Dio per il credente.
Tutti siamo come Jof il saltimbanco nella preghiera: non dobbiamo dimostrare



Philosophical News LA VERITA DELLA PAROLA 93

niente, perché ci troviamo nell’amore avvolgente della presenza divina; ma nel
momento in cui abbiamo a che fare con altri esseri umani occorre parlare e, se vo-
gliamo comunicare loro la gioia della fede, ci sara, ancora una volta, da elaborare
un’argomentazione in grado di rendere conto e di rendere comunicabile la nostra
personale e irriducibile esperienza. Certamente potremo mettere in discussione
Iefficacia delle argomentazioni di coloro che ci hanno preceduto, ma, ancora una
volta, lo faremo argomentando e parlandone insieme — credenti, atei e agnostici.

Chi ritiene di avere motivi tali da giudicare inutile il proseguimento della di-
scussione (e i motivi possono essere i piu diversi: Dio gli ha parlato, Kant gli ha
mostrato che la metafisica ¢ definitivamente morta, il pensiero meditante rifugge
dall’oggettivazione verofunzionale delle proposizioni, quello con cui si dovrebbe
discutere ¢ stupido o ¢ brutto), ebbene, costui avra certamente un contatto di-
retto con la verita (maiuscola o minuscola che sia I'iniziale), ma questo contatto
non sara piu alla portata degli altri, e lo separera inesorabilmente da essi. Possia-
mo allora essere d’accordo con Ebner quando insiste sulla centralita del dialogo,
ma forse occorre intendere tale centralita come I'aspetto strutturale dell’'uomo,
senza fare di tale centralita una metafora, quand’anche le metafore siano la nota
dominante del nostro comunicare: la realta ci si da si soggettivamente (e come
potrebbe essere altrimenti?), ma ¢ anche oggettivabile — almeno esigenzialmente,
almeno fino a un certo punto — e in questa possibilita di oggettivazione, in questa
quota seppur minima di condivisibilita, consiste la comunicazione razionale fra
gli uomini, cio¢ la vita umana nella sua specificita rispetto ad animali e ad angeli (e
troppe volte si sono visti angeli rivelarsi denzoni camuffati per poterci permettere
il hgsso dell’avventatezza).

E allora vero che Dio lo possiamo vedere solo nei nostri cuori, ma penso sia
ugualmente vero che, se vogliamo che la nostra fede sia «operativa», occorre sfor-
zare anche un po’ il cervello e inventarci qualcosa per poter comunicare questo
messaggio di salvezza (anche se gia sappiamo che le cose «interessanti», quelle re-
almente fondamentali, resteranno tagliate fuori dai nostri tentativi argomentativi).
E se mi si concede un gioco di parole, dopo tanto insistere contro lo stile «oraco-
lare», vorrei concludere dicendo che, quand’anche Dio non fosse dinzostrabile (ed
esistono pagine su pagine al riguardo), Egli resterebbe certamente dialogabile (ne
possiamo parlare tutti, e in particolare chi crede ne deve parlare), proprio perché
¢ discutibile (cioé non tutti sono credenti, non a tutti & data la grazia di essere stati
toccati dalla Grazia, che magari puo usare proprio noi per toccare chi vuole).

Lorenzo Fossati
Universita Cattolica del Sacro Cuore
lorenzo.fossati@unicatt.it



94 Lorenzo Fossan  Philosophical News

Lorenzo Fossati ¢ Ricercatore di Storia della filosofia presso la Facolta di Scienze della for-
mazione dell’'Universita Cattolica Sacro Cuore; svolge attivita di insegnamento anche presso
I'Istituto di Filosofia applicata della Facolta di teologia di Lugano e presso I'Universita Europea
di Roma. I suoi ambiti di interesse sono il rapporto tra epistemologia e teologia, la filosofia au-
striaca e tedesca tra Otto e Novecento, la relazione tra logica e ontologia nella fenomenologia e
nella filosofia analitica e il pensiero di Bernard Bolzano. Tra la sue pubblicazioni Ragione e dog-
ma. Hans Albert critico della teologia (Guida, Napoli 2003) e I/ concetto della filosofia in Bernard
Bolzano (Isu Universita Cattolica, Milano 2006).



