
Marco BuzzoniMarco Buzzoni
Verità ed epistemologia evoluzionistica

The theory of evolution and the theory of truth are closely connected in the pro-
gram of Evolutionary Epistemology (EE). This paper aims to show that the very 
broad, naturalistic conception of cognition and truth adopted by EE, which comprises 
an amoeba’s reactions as well as human symbolic thinking, usually leads to confusion 
between “adaptation to the environment” on the one hand and knowledge (as pre-
supposing claims which can be either true or false) on the other hand. However, the 
main thesis of EE can be consistently upheld if we make this distinction.

1. Il problema della verità nell’epistemologia evoluzionistica1. Il problema della verità nell’epistemologia evoluzionistica

Seguendo Bradie 1986, si è soliti tracciare una distinzione fra due diversi, anche 
se profondamente intrecciati programmi di ricerca nell’ambito dell’epistemologia 
evoluzionistica (evolutionary epistemology; d’ora innanzi EE):

One is the attempt to account for the characteristics of the cognitive mechanisms in 
animals and humans by a straightforward extension of the biological theory of evolution 
to those aspects or traits of animals which are the biological substrates of cognitive ac-
tivity [...]. The other program attempts to account for the evolution of ideas, scientifi c 
theories and culture in general by using models and metaphors drawn from evolutionary 
biology.1

Comune a queste tendenze, tuttavia, è il cosiddetto “argomento evoluzionisti-
co” (evolutionary argument). Già presente in Herbert Spencer e in Ernst Mach2, 
l’argomento è stato mediato al dibattito epistemologico contemporaneo soprat-
tutto grazie a Konrad Lorenz. Non soltanto il cervello, ma anche la percezione e 
la cognizione umana (coscienza, pensiero, ecc.), sono il risultato della selezione 
naturale, in un senso analogo a quello in cui è tale ogni tratto fenotipico o compor-

1 M. Bradie, “Assessing evolutionary epistemology”, p. 403, in Biology and Philosophy, 1, 
1986, pp. 401-459.

2 Ernst Mach, com’è noto, aveva insistito sul «valore biologico» della conoscenza (cfr. per 
esempio E. Mach, Erkenntnis und Irrtum, Barth, Leipzig 1905, pp. 450-452); sull’interpretazio-
ne biologica dell’a priori kantiano in Mach, cfr. M. apek, “Ernst Mach’s biological theory of 
knowledge”, in Synthese, 18, 1968, pp. 171-191.        



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICAVERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICA 79 79

tamentale. Nell’adattamento di un organismo al suo ambiente è quindi presente, 
sotto forma di una sorta di corrispondenza fra l’organismo e l’ambiente, una qual-
che conoscenza o informazione sull’ambiente stesso. Il sistema degli organi di senso 
e il sistema nervoso, che consentono agli esseri viventi di sopravvivere ed orientarsi 
nell’ambiente circostante, sono evoluti fi logeneticamente, adattandosi, mediante 
interazione con la realtà che esperiamo, allo spazio fenomenico3. Proprio come 
lo zoccolo del cavallo è adattato al terreno della steppa, così il nostro apparato 
cognitivo – come del resto ogni altro organo – ha acquisito la sua forma funzionale 
grazie a lunghe epoche d’incontro della realtà con la realtà4.

Ora, v’è un innegabile motivo di vero nella tesi secondo cui, nell’adattamento di 
una specie ad un ambiente, v’è una certa informazione o conoscenza. Proprio per 
poter sostenere coerentemente questo motivo di vero, tuttavia, è necessario toglie-
re la duplice tendenziale confusione che attraversa quasi ogni variante di EE e che 
concerne, per un verso, le nozioni di “adattamento” e di “conoscenza”, e per altro 
verso quelle di “evoluzione naturale” e di “evoluzione culturale”. L’uso di una vaga 
analogia – che va dal comportamento di un’ameba al pensiero astratto-simbolico 
umano – oscura qui una distinzione di principio, quella fra il dominio ipotetico-
rifl essivo della mente e la realtà.

A ben vedere, da un punto di vista meramente biologico e naturalistico, è im-
possibile porre un nesso qualunque fra il carattere adattivo e di sopravvivenza 
delle variazioni evolutive (comunque esse siano generate) e la verità delle credenze. 
Ciò è possibile soltanto se il valore di sopravvivenza d’una variazione è interpretato 
sin dal principio nei termini dell’alternativa del vero o del falso, presupponendo 
cioè l’irriducibilità di questa stessa alternativa al puro bios. Soltanto così il caratte-
re adattivo (o non adattivo) di una variazione può essere considerato come conse-
guenza di credenze vere (o false).

In caso contrario, infatti, saremmo costretti a sostenere che la corrispondenza 
fra due pezzi di un puzzle (o fra lo zoccolo del cavallo e il terreno della steppa, per 
riprendere l’esempio di Lorenz) sia dello stesso genere della relazione simbolica di 
corrispondenza tra i fatti e gli enunciati veri o falsi che li asseriscono. Ma le cose non 
possono stare in questi termini. La relazione simbolica di corrispondenza possiede 
un’intrinseca duplicità, quella del vero o del falso, che non possiede alcuna contro-
parte oggettiva nella natura delle cose, ove tutto accade e si svolge in un sol modo.

Quest’ambiguità coinvolge entrambe le tendenze che vanno sotto il nome di 
EE. Anche i sostenitori dell’EE nel secondo senso distinto da Bradie – come Cam-
pbell (1974a), Popper (1972), Toulmin (1972) e Hull (1988) – sono talvolta incorsi 
nell’errore di farsi affascinare dalle pur notevoli e importanti analogie che esistono 
fra la conoscenza umana e le forme pre-umane di feedback adattivo all’ambiente 
naturale, perdendo di vista la differenza di principio che sussiste fra questi casi.

3 Cfr. K. Lorenz, Die Rückseite des Spiegels, Piper, München, Engl. Transl., Behind the Mir-
ror, Methuen, London 1973, p. 9.

4 Cfr. K. Lorenz, “Kants Lehre vom Apriorischen im Lichte gegenwärtiger Biologie”, 
1941/1942, pp. 98-99, in Blätter für deutsche Philosophie, 15, pp. 94-125.



8080 MARCO BUZZONIMARCO BUZZONI      Philosophical News      Philosophical News

L’esempio più interessante è forse quello di Popper, che rimane oscillante fra 
due tendenze opposte. Egli, per un verso, ha scorto una stretta analogia fra, da un 
lato, il “trial and error”, inteso come metodo consapevolmente e sistematicamente 
impiegato dallo scienziato, e, dall’altro, il “trial and error”, considerato come pro-
cesso reale d’adattamento seguito dagli organismi nella loro lotta per l’esistenza. 
Gli animali tenterebbero diverse strade per risolvere i loro problemi di sopravvi-
venza, in modo del tutto analogo allo scienziato, che usa il metodo del “trial and 
error” nella sua ricerca della verità, avanzando ipotesi e selezionandole alla luce del 
verdetto dell’esperienza5.

Per altro verso, tuttavia, Popper ha chiaramente scorto che vi è un punto in 
cui l’analogia tra il procedimento scientifi co e il processo biologico d’adattamento 
viene meno, rivelando uno iato fra natura e cultura, fra realtà animale ed esistenza 
umana (che però egli crede di poter nuovamente colmare mediante la nozione 
d’evoluzione emergente): nella formulazione linguistica, le teorie scientifi che si tra-
sformano in oggetti esterni a noi stessi. In tal modo possiamo sbarazzarci di una 
teoria inadatta prima che la sua adozione renda inadatti noi alla sopravvivenza: 
con il criticare le nostre teorie, noi possiamo far morire le nostre teorie al nostro 
posto. Anche se il metodo del tentativo e dell’errore è comune sia all’ameba sia 
ad Einstein, l’ameba paga il proprio errore con la vita, mentre Einstein, potendo 
far morire le teorie al proprio posto, va consapevolmente alla ricerca dell’errore6.

Ora, qui Popper mostra di aver colto il vero limite di principio dell’analogia 
fra evoluzione biologica ed evoluzione culturale7. In quanto metodo, il “trial and 
error” non può venir esteso al mondo della materia inanimata o anche organica, 
perché qui, anche secondo Popper, manca un «io», un soggetto responsabile che 
possa dar senso alla nozione di metodo, conoscenza e verità. Se, come Popper 
afferma, è tipico degli animali il fatto di perire insieme con le loro “teorie” errate, 
ciò a ben vedere può soltanto signifi care che in questo caso è del tutto fuorviante 
parlare di teorie (o d’ipotesi o di conoscenze). Ogni ipotesi teorica, secondo l’epi-
stemologia popperiana, ha carattere radicalmente ipotetico: si congettura che sia 
vera (e può effettivamente essere tale), ma può anche essere falsa. È invece evidente 
che le preferenze, le aspettazioni e i tentativi “errati” degli organismi biologici 

5 K.R. Popper, Objective Knowledge: An Evolutionary Approach, Clarendon Press, Oxford 
1972.

6 Cfr. per es. K.R. Popper and J.C. Eccles, The Self and Its Brain. An Argument for Interac-
tionism, Springer, Berlin, 1977, p. 463.

7 L’analogia popperiana fra evoluzione darwiniana ed evoluzione culturale è stata spesso 
contestata (cfr. per es. J. Worrall, “Revolution in Permanence: Popper on Theory-Change in Sci-
ence”, in A. O’Hear (ed.), Karl Popper: Philosophy and Problems, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1995, pp. 75-102) o difesa nei suoi contenuti specifi ci (cfr. D. Turner, “Universal 
Darwinism and process essentialism”, pp. 116-117, in Gontier N. et al., Language and Culture, 
Springer, Dordrecht 2006, pp. 109-118, che la intende come una somiglianza di famiglia di tipo 
wittgensteiniano) e talvolta addirittura tecnici (cfr. per es. F.M. Akeroyd “Popper’s Evolutionary 
Epistemology Revamped”, in Journal for General Philosophy of Science, 35, 2004, pp. 385-396), 
mentre qui importa porre in evidenza il solo punto fondamentale che distingue in linea di prin-
cipio evoluzione biologica ed evoluzione scientifi ca.



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICAVERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICA 81 81

conducono alla morte di questi ultimi soltanto perché sono, per così dire, tentativi 
“reali”, i quali possono essere eliminati o distrutti (non contraddetti) da altre forze 
reali, senza che di loro resti nulla. Diversamente dalle teorie scientifi che, essi non 
hanno la possibilità d’essere diversi da ciò che sono.

2. Epistemologia evoluzionistica e verità scienti! ca2. Epistemologia evoluzionistica e verità scienti! ca

Una volta che sia stata tolta l’ambiguità che abbiamo segnalato nella prima par-
te di questo scritto, è possibile accogliere l’argomento evoluzionistico? Secondo 
l’obiezione più spesso mossa contro quest’argomento, il fatto di essere sopravvis-
suti è compatibile anche col fatto di possedere delle credenze false. Questo mostre-
rebbero in modo palese le illusioni percettive, e questo mostrerebbero i comporta-
menti cognitivamente non ottimali cui gli esseri umani sono ripetutamente succubi 
sia nella vita di tutti i giorni sia nella scienza8. Talvolta, anzi, una convinzione errata 
può essere utile alla sopravvivenza o, viceversa, una convinzione corretta può es-
sere dannosa9.

Ora, a me pare che l’argomento evoluzionistico – di per sé preso – sia sostanzial-
mente corretto. L’argomento centrale dell’EE non richiede affatto che le facoltà o 
gli organi di cui dispone una specie conducano sempre a conclusioni vere, ma sol-
tanto che dovrebbero far ciò nella maggior parte dei casi. E ammettere che in alcuni 
casi anche credenze che sappiamo false si sono rivelate utili per la sopravvivenza, 
non esclude ovviamente che, nella maggioranza dei casi, siano le credenze vere ad 
aumentare le probabilità di sopravvivenza.

Ma anche qui, per comprendere bene la portata e il senso dell’argomento evolu-
zionistico, è necessario evitare di ricondurre affrettatamente sotto un unico genere 
o concetto sia la nozione biologica di “adattamento” sia quella gnoseologica di “co-
noscenza” o di “verità”. A rigore, infatti, l’argomento dell’EE in favore della corri-
spondenza fra la maggior parte delle nostre credenze e la realtà vale soltanto per la 
conoscenza percettiva e per gli schemi ereditabili propri del senso comune, mentre 
non pare, almeno direttamente, poter valere per la conoscenza o la verità scientifi ca. 
Perché mai l’evoluzione biologica avrebbe infi ne condotto a un tipo di conoscenza 

8 Cfr. per es. A. Tversky and D. Kahneman, “Judgment under uncertainty: Heuristics and bi-
ases”, in Science, 185, 1974, pp. 1124-1131; “Extensional versus intuitive reasoning: The conjunc-
tion fallacy in probability judgment”, in Psychological Review, 90, 1983, pp. 293-315; R. Falk, “The 
perception of randomness”, in Proceedings of the Fifth International Conference for the Psychology 
of Mathematics Education, Vol. 1, Laboratoire I.M.A.G., Grenoble (France) 1981, pp. 222-229; 
G. Gigerenzer and D.J. Murray, Cognition as Intuitive Statistics, Lawrence Erlbaum Associates, 
Hillsdale (NJ) 1987, per es. 64 e 85; J. Evans, Bias in human reasoning: Causes and consequences, 
Erlbaum, Hillsdale (N.J.) 1989; M. Gorman, Simulating Social Epistemology, in R.N. Giere (ed.), 
Cognitive Models of Science, University of Minnesota Press, Minneapolis 1992, pp. 400-426.

9 Cfr. per es. S.P. Stich, “Could Man Be an Irrational Animal?”, p. 347, in H. Kornblith 
(ed.), Naturalizing Epistemology, The MIT Press, Cambridge (Mass.) 1994, pp. 337-357; D.S. 
Wilson, “Species of Thought: A Comment on Evolutionary Epistemology”, p. 39, in Biology and 
Philosophy, 5, 1990, pp. 37-62.



8282 MARCO BUZZONIMARCO BUZZONI      Philosophical News      Philosophical News

che s’interessa d’ogni cosa, e non soltanto di cose direttamente utili alla sopravviven-
za? Come ha fatto a emergere, nell’uomo, una molla conoscitiva i cui scopi vanno 
oltre i bisogni biologici? Come ha fatto a sorgere l’impulso a dirigersi non soltanto 
verso il mesocosmo, ma anche verso il microcosmo e il macrocosmo, cioè verso realtà 
non immediatamente accessibili alla nuda percezione? E ancora, l’argomento cen-
trale nell’EE depone anche in favore dell’esistenza dei neutrini e dei campi di forza?

In effetti, alcuni sostenitori dell’EE si sono limitati ad applicare il meccanismo della 
selezione naturale a livello degli oggetti di grandezza media, quelli della lotta naturale 
per la sopravvivenza dell’uomo10. Questa limitazione, tuttavia, per quanto tatticamente 
coerente, si trova in confl itto strategico diffi cilmente conciliabile con uno degli intenti 
fondamentali dell’EE – anzi, con il suo intento fondamentale –, quello di spiegare evo-
lutivamente la conoscenza umana, da cui non può certo essere esclusa la scienza.

Fra coloro che hanno discusso nel modo più approfondito questo problema 
v’è Gerhard Vollmer. Secondo Vollmer – seguito da altri autori11 –, la tesi centrale 
dell’EE non vale soltanto per l’evoluzione biologica, ma anche per quella culturale. 
È infatti un vantaggio evolutivo – è questo il suo argomento – possedere una cono-
scenza disinteressata come quella umana, capace di volgersi non soltanto agli ogget-
ti di grandezza quotidiana (il «mesocosmo»), ma anche al microcosmo e al macro-
cosmo; non soltanto ad alberi e animali, ma anche a virus e galassie. In altre parole, 
la stessa indagine disinteressata del mondo non è in contrasto col valore biologico 
della conoscenza, ma è al contrario un comportamento biologicamente adeguato12. 

Tutto ciò riguarderebbe la stessa genesi della mente umana, che si può soltanto 
spiegare evolutivamente: disporre di una facoltà di pensiero capace di afferrare le 
strutture del mondo reale rappresenterebbe un evidente vantaggio nella lotta per 
la sopravvivenza13. Vollmer si spinge anzi sino ad affermare che, proprio grazie al 
fatto d’essere l’unico essere che sa d’essere un prodotto dell’evoluzione, l’uomo può 
modifi care il decorso di quest’ultima, intervenendo su di essa e guidandola14.

10 Cfr. per es. D.T. Campbell and B.T. Paller, “Extending evolutionary epistemology to ‘jus-
tifying’ scientifi c beliefs (a sociological rapprochement with a fallibilist perceptual foundational-
ism?)”, 1989, p. 232, in K. Hahlweg and C.A. Hooker (eds.), Issues in Evolutionary Epistemol-
ogy, State University of New York Press, Albany (NY), pp. 231-257.

11 Cfr. per es. G. Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie, Hirzel, Stuttgart 1975, p. 35. Fra 
gli altri autori, v. per es. D.T. Campbell, “Unjustifi ed variation and selective retention in scientifi c 
discovery”, p. 141, in F.J. Ayala and T. Dobzhansky (eds.), Studies in the Philosophy of Biology, 
Macmillan, London, pp. 139-161, e F.M. Wuketits, “Evolutionary epistemology – a Challenge to 
Science and Philosophy”, p. 14, in F.M. Wuketits (ed.), Concepts and Approaches in Evolutionary 
Epistemology, Reidel, Dordrecht 1984, pp. 1-33.

12 G. Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie, Hirzel, Stuttgart 1975, p. 121 (le citazioni 
sono tratte dalla quinta edizione del 1990).

13 G. Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie, Hirzel, Stuttgart 1975, pp. 102-106.
14 G. Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie, Hirzel, Stuttgart 1975, pp. 85-86. Per una 

tesi analoga cfr. per es. M. Ruse, Taking Darwin Seriously, Blackwell, Oxford 1986, cap. 5; A.H. 
Goldman, “Natural Selection, Justifi cation, and Inference to the Best Explanation”, pp. 41-43, 
in N. Rescher (ed.), Evolution, Cognition, and Realism: Studies in Evolutionary Epistemology, 
University Press of America, Lanham (MD), 1990, pp. 39-46; S. Pinker, How the Mind Works, 
Norton, Oxford 1997, p. 155.



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICAVERITÀ ED EPISTEMOLOGIA EVOLUZIONISTICA 83 83

Ora, a causa della differenza di principio che abbiamo visto sussistere fra il 
processo biologico d’adattamento all’ambiente e il processo conoscitivo (intrinse-
camente caratterizzato dalla duplicità del vero o del falso), l’argomento evolutivo 
non può essere legittimamente esteso alla conoscenza scientifi ca in senso stretto.

Ciò si scorge subito, non appena si provi ad estendere la tesi del carattere adat-
tivo d’ogni conoscenza alla stessa epistemologia evoluzionistica in quanto tale. 
Possiamo giustifi care l’epistemologia evoluzionistica in termini d’epistemologia 
evoluzionistica? In un certo senso sì: almeno in via congetturale, anche l’episte-
mologia evoluzionistica – posto per esempio che promuova la ricerca scientifi ca 
– può rivelarsi indirettamente utile per la sopravvivenza del genere umano. Ma in 
un altro senso la risposta è negativa: il fatto che una risposta evolutiva sia favore-
vole o meno alle capacità di sopravvivenza va di volta in volta discusso, valutato o 
giudicato, e questa discussione, valutazione o giudizio – o meglio la pretesa di verità 
che questi implicitamente contengono – non si lascia in alcun modo ridurre evolu-
zionisticamente. Proprio la pretesa di avere un valore di verità, che l’epistemologia 
evoluzionistica necessariamente solleva, non può essere spiegata o giustifi cata in 
termini di mera sopravvivenza biologica.

Pensando a casi come quelli di Bruno o di Socrate, forse si potrebbe riassumere 
questo punto come segue: poiché si può anche morire perché si nutrono credenze 
che potrebbero essere vere, anche se non sono socialmente accettate (sino al punto 
di avere un valore che pregiudica la stessa sopravvivenza), è chiaro che la verità 
delle nostre credenze non può essere spiegata senza residui sulla base del solo va-
lore di sopravvivenza. E tuttavia, tolta la confusione di cui s’è detto, l’adattamento 
biologico può certamente costituire un buon indicatore della verità delle nostre 
conoscenze, anche di quelle scientifi che.

Marco Buzzoni
Università degli Studi di Macerata

buzzoni@unimc.it

Marco Buzzoni è professore ordinario di Filosofi a della Scienza presso il Dipartimento di 
Filosofi a e Scienze Umane dell’Università di Macerata. Ricercatore von Humboldt presso le 
università di Würzburg (1988-1989, 2002, 2006), Marburg (2004) ed Essen (2010), è membro 
ordinario dell’Académie Internationale de Philosophie des Sciences. Fra i suoi libri: Conoscenza 
e realtà in K.R. Popper (1982), Semantica, ontologia ed ermeneutica della conoscenza scientifi ca. 
Saggio su Thomas Kuhn (1986), Paul Ricoeur. Persona e ontologia (1988), Operazionismo ed er-
meneutica. Saggio sullo statuto epistemologico della psicoanalisi (1989); Scienza e tecnica. Teoria ed 
esperienza nelle scienze della natura (1995), Esperimento ed esperimento mentale (2004), Thought 
Experiment in the Natural Sciences (2008).


