
Emilio BaccariniEmilio Baccarini
Fare la verità

Western philosophy has been seeking for truth through contemplation and theore-
sis. Moreover it has established a relationship between truth and memory (a-letheia), 
characterizing truth as a completed totality to be pursued. Starting from “complete-
ness” another path is possible, that of constructing truth. The article has proposed a 
path that, considering truth as dynamic and not static, present a brief focus on three 
paradigms deeply different from each other: Hegel-Rosenzweig-Pareyson. My conclu-
sion is that truth is a result that cannot happen without human responsibility.

1. Premessa: l’aporia della questione1. Premessa: l’aporia della questione

In maniera dura, provocatoria, ‘essenziale’, nell’Occidente la domanda sulla ve-
rità risuona a partire dal ‘confronto’ tra un politico e un condannato a morte che, 
alla domanda: “che cos’è la verità?”, ha l’ardire di rispondere “io sono la verità”1. 
Da quel momento la storia della domanda sulla verità ha imboccato strade altre 
rispetto a quella esclusivamente fi losofi ca che conosciamo a partire dalla fi losofi a 
greca.

La domanda sulla verità è certamente la questione fi losofi ca per defi nizione e 
tuttavia è forse anche quella più aporetica, la questione impossibile. Impossibilità 
di esibire una risposta determinante a una domanda necessaria e ineluttabile. Qual 
è, infatti, il senso del rapporto inscindibile e inesorabile tra l’umano e la verità? Le 
brevi rifl essioni che seguiranno vogliono essere una prima mappatura di un per-
corso lungo e certamente tortuoso che trasversalmente tocca tutta l’avventura del 
pensiero umano in qualsiasi latitudine.

L’essere umano non può non porre la questione e, tuttavia, nella stessa posi-
zione della domanda essenziale che, in quanto tale, ha sempre di mira il deter-
minato, si coglie il non senso di una ricerca che vorrebbe intenzionare il tutto. 
Eric Weil, che nella sua Logica della fi losofi a ha sentito con molta lucidità il peso 
della questione scrive: «ogni giudizio sulla verità è assurdo. […] Ogni spiegazio-
ne positiva è allora impossibile; volerne dare una signifi cherebbe voler parlare 
nel silenzio. La verità non è né l’essere né il nulla, non è l’oggetto né l’io. Non si 

1 Si veda, rispettivamente, Gv 18, 38 e Gv 14, 6.



Philosophical News     Philosophical News     FARE LA VERITÀFARE LA VERITÀ 69 69

può che evocarla e parlarne per immagini. È la luce che non illumina nulla, luce 
invisibile perché non è altro che luce. È lo stato di veglia che non è preceduto 
da nessun sogno. È ciò che precede il cominciamento. È l’istante eterno, più 
vecchio e più giovane di ogni tempo. […] In effetti l’uomo è sempre nella verità 
e, di conseguenza, la verità gli è inaccessibile come la base sulla quale si sostiene»2. 
Le affermazioni del fi losofo franco-tedesco, non vanno nella direzione dello scet-
ticismo, bensì in quella di un approccio diverso e consapevole del limite. Se 
non possiamo contemplarla nella sua totalità ineffabile, possiamo ‘tradurla’ nella 
concretezza del vissuto dell’esperienza: “Tuttavia, – scrive ancora Weil – la verità 
di cui si tratta non è inaccessibile. La verità non può essere esposta, è vero, ma 
può essere vissuta”3.

Questo vissuto, a sua volta, ha il nome di Saggezza, a cui è dedicato l’ultimo 
capitolo della Logica, ma la saggezza è l’azione attraverso cui la verità si rende 
presente e il pensiero che si è pensato ritorna alla verità. Fare la verità diventa il 
compito inesauribile assegnato all’essere umano nell’esercizio della sua libertà. 
Si tratta di un semplice spostamento dallo speculativo alla prassi, o vi è in gioco 
qualcosa di più decisivo? Ed eventualmente che tipo di fare è quello che opera 
rivolto alla verità? L’orizzonte della nostra rifl essione si arricchisce di una molte-
plicità di relazioni che non possono certamente essere adeguatamente affrontate 
qui. Possiamo però almeno elencarle. Verità e libertà sembrerebbe la prima di 
queste relazioni4, ma anche verità e inveramento, come vedremo, si relazionano 
in maniera tutt’altro che scontata; verità e liberazione, come suggerirebbe il mito 
della caverna di Platone. In termini più direttamente teoretici, che rapporto c’è 
tra la manifestazione e l’essere che nella manifestazione si manifesta? Com’è noto 
è questa la domanda peculiarmente heideggeriana che rilegge l’aletheia greca 
non soltanto come non-oblio, ma piuttosto come s-velatezza5. Il mito platonico 
della caverna, ma sono dati fi n troppo noti, ci introduce anche a quello che sarà 
forse uno dei percorsi più frequentati del pensiero occidentale, il rapporto tra 
verità e memoria.

Tralascio naturalmente tutte le questioni legate alla verità proposizionale, alla 
conformità e quindi alla verità del giudizio per soffermarmi brevemente su due 
paradigmi che leggono la verità come totalità, Hegel e Rosenzweig, con risultati 
contrapposti per poi esaminare un terzo paradigma che ci consente un approccio 
ermeneutico, quello di Pareyson. Naturalmente ciò che segue vuole essere soltanto 
una scelta di tre percorsi tra altri; il Novecento ha manifestato tutta la disillusio-

2 E. Weil, Logica della fi losofi a, Il Mulino, Bologna 1997, p. 129.
3 Ibid., p. 130.
4 «La verità vi farà liberi» leggiamo nei vangeli (Gv 8, 32). Una tematizzazione diversa del 

rapporto tra verità e libertà, l’ha fatta Heidegger in Dell’essenza della verità e quindi in La dot-
trina platonica della verità, entrambe le opere si trovano ora in Segnavia, Adelphi, Milano 1987.

5 Oltre ai testi citati, Heidegger ha dedicato esplicitamente al tema della verità almeno altri 
due lavori: L’essenza della verità. Sul mito della caverna e sul «Teeteto» di Platone, Adelphi, Mi-
lano 1997 e Logica. Il problema della verità, Mursia, Milano 2009. Un discorso diverso meriter-
ebbe l’approccio jaspersiano che si modula secondo la prospettiva dell’Umgreifende.



7070 EMILIO BACCARINIEMILIO BACCARINI      Philosophical News      Philosophical News

ne delle fi losofi e totalitarie della certezza assoluta. Un percorso particolarmente 
fecondo sarebbe stato anche quello fenomenologico che rilegge la questione del-
la verità nell’ottica della intenzionalità costituente donatrice di senso. Anche per 
Husserl la verità è il risultato di una processo che vede coinvolto il soggetto attra-
verso la sua ‘autoconsapevolezza’.

Come conclusione di questa premessa vorrei accennare ancora alla relazione tra 
parola e verità che ritroveremo più avanti e che forse è quella che esprime meglio 
la dimensione del fare. La parola abita l’uomo che, attraverso la parola, riceve una 
sorta di investitura che gli consente di comprendere anche la sua origine. Noli fo-
ras exire, in interiore homine habitat veritas. L’espressione agostiniana nel De vera 
religione, ci permette di risalire a quella trascendenza interiore che abita l’uomo e 
che rende la sua parola segno di un al di là. Nell’interiorità, nella transdiscendenza 
che apre alla transascendenza, è possibile reperire le fonti della verità della parola. 
L’uomo, agostinianamente, in quanto imago Dei, è il luogo della presenza della 
verità. Nell’interiorità risiede la verità della parola, ma ciò non signifi ca un invito 
a uno sterile narcisismo autocontemplativo, bensì piuttosto ci rende responsabili 
in quanto custodi della verità. La parola nasce sempre dal silenzio della contempla-
zione interiore.

Dire la verità è verum facere se ipsum. La verità comunicata è originariamente 
verità vissuta, verità esperita. Vivere nella verità. Esiste una relazione etica fonda-
mentale da cui non può prescindere un’autentica comunicazione interpersonale, 
altrimenti la parola sarà semplicemente il supporto di una logica aberrante della 
persuasione che è poi in ultima istanza strumentalità a scopo di potere. La logica 
della persuasione è l’implicita ammissione della limitazione/negazione della libertà 
e della singolarità personale del destinatario della comunicazione. Qual è il senso 
del verum facere se ipsum se non la conformazione di sé alla logica della verità? La 
conformazione è a sua volta un termine relazionale che indica un porsi di fronte-a, 
non possiamo porci come modelli originari a noi stessi, sarebbe un controsenso. 
Ma dove reperire la dimensione del formarsi-con? Attenzione alle differenze come 
disponibilità a recepire l’indicazione della verità, sarà l’opera dell’inveramento di 
Rosenzweig, ma anche dell’apertura dialogica di Pareyson.

La verità della parola assomiglia quindi a un continuo ‘inveramento’ della paro-
la e di se stessi, è questo il fare la verità a parte subjecti. Si istituisce una relazione 
tutta particolare tra la struttura di datività ontologica, per cui l’uomo si scopre sog-
getto di un dono, e il dare la parola come essere veri. Essere veri signifi cherà dare 
la parola vera (la parola data) come fedeltà duplice alla verità e all’interlocutore, è 
questo il fare la verità a parte objecti.

Si comprende meglio anche la prospettiva vichiana del verum est ipsum factum, 
che esula dalle mie intenzioni e che tuttavia, mostra la dimensione operativa della 
verità che diventa storia. Rivolgiamoci ora ai due paradigmi ‘operativi’ della verità.



Philosophical News     Philosophical News     FARE LA VERITÀFARE LA VERITÀ 71 71

2. La verità in opera2. La verità in opera

La prospettiva della verità come atto, piuttosto che soltanto come stato, impli-
ca una comprensione dinamica che ha almeno due impliciti teoreticamente assai 
signifi cativi: che la verità non è mai data per intero e che la totalità della verità è 
risultato.

2.1 La verità è il tutto2.1 La verità è il tutto

Quest’ultimo termine ci rimanda immediatamente alla tematizzazione del pro-
blema quale la troviamo in Hegel. Per brevità, ma anche per la signifi catività del 
testo, mi riferirò esclusivamente alla Vorrede alla Fenomenologia dello spirito6 che, 
forse, è una chiave d’accesso privilegiata al sistema hegeliano. Scrive Hegel: «La 
fi gura (Gestalt)7 autentica (wahre) in cui la verità può esistere è soltanto il sistema 
scientifi co della verità stessa» (p. 53). Poste le cose in questi termini, fuori della 
fi gura non può esserci nulla; la fi gura è l’assoluto che però non può essere pensato 
nella sua neutralità astratta, bensì nella sua soggettività che, tuttavia, in quanto as-
soluto, può procedere esclusivamente a partire da sé. Con le parole di Hegel: «Se-
condo il mio punto di vista [...] tutto dipende dal concepire ed esprimere il vero 
non tanto come sostanza, bensì propriamente come soggetto» (p. 67). Prosegue poi 
Hegel: «la sostanza vivente costituisce l’essere che è veramente soggetto, che è ve-
ramente reale, solo nella misura in cui essa è il movimento del porre-se-stessa, solo 
in quanto è la mediazione tra il divenire-altro-da-sé e se stessa. In quanto soggetto, 
la sostanza è la negatività pura e semplice, e proprio per questo è lo sdoppiamento 
del semplice, è la duplicazione opponente che, a sua volta, costituisce la negazione 
di questa diversità indifferente e della sua opposizione: solo questa uguaglianza 
restaurantesi, solo questa rifl essione entro se stesso nell’essere-altro – non un’unità 
originaria in quanto tale, né immediata in quanto tale – è il vero. Il vero è il divenire 
se stesso, è il circolo che presuppone e ha all’inizio la propria fi ne come proprio 
fi ne, e che è reale solo mediante l’attuazione e la propria fi ne» [...] «Il vero è il 
tutto. Il tutto, però, è solo l’assenza che si compie mediante il proprio sviluppo. 
Dell’Assoluto, infatti, bisogna dire che è essenzialmente un risultato, che solo alla 
fi ne è ciò che è in verità» (p. 69).

Un corollario della concezione del vero come sistema della totalità consiste 
nell’imprescindibilità del negativo. Se, come dice Hegel, «il vero è essenzialmente 
soggetto, e in quanto tale non è altro che il movimento dialettico, questo cammino 
che produce se stesso, si proietta in avanti e ritorna entro sé» (p. 131), allora nel 
processo dialettico il negativo si produce come positivo. In un passo di grande 

6 Edizione con il testo tedesco a fronte, Bompiani, Milano 1995. Citerò direttamente nel 
testo.

7 Questo termine è di grande rilevanza, poiché anche Rosenzweig, come vedremo parlerà 
della verità come fi gura anch’essa con una propria dinamicità intrinseca che, tuttavia, vuole es-
sere il rovesciamento della prospettiva hegeliana. Gestalt è una fi gura ‘plasmata’, c’è dentro tutto 
il peso del fare che sto cercando di mostrare, è quindi il ‘risultato’ di un’azione.



7272 EMILIO BACCARINIEMILIO BACCARINI      Philosophical News      Philosophical News

densità, ma anche direi di forte tensione speculativa, Hegel tiene ferma la totalità 
del vero e, tuttavia, abbiamo la sensazione che rimanga qualcosa di irrisolto. Leg-
giamo: «La verità include dunque al proprio interno anche il negativo. Ora se si 
potesse considerarlo come qualcosa da cui fare astrazione, il negativo si chiame-
rebbe ‘falso’. Di fatto, invece, ciò che va dileguando dev’essere considerato esso 
stesso come essenziale, e non va irrigidito in una determinazione che, recisa via dal 
vero, debba essere abbandonata in un qualsiasi punto fuori della verità; né il vero, 
a sua volta, dev’essere considerato come il morto positivo che giace inerte dall’altra 
parte. Il fenomeno, l’apparire, infatti, è il movimento del nascere e del perire, mo-
vimento che non nasce né perisce esso stesso, ma che è in sé e costituisce la realtà e 
il movimento della vita della verità. In tal modo, il vero è il delirio bacchico in cui 
non c’è membro che non sia ebbro; e poiché ciascun movimento, mentre tende a 
separarsi dal Tutto, altrettanto immediatamente si dissolve, questo delirio è anche 
la quiete trasparente e semplice» (p. 105).

La conclusione del percorso consisterà nel ‘compimento’ delle fi gure in cui lo 
Spirito nella sua assolutezza si scopre come la propria verità nel concetto. Soltanto 
ora il vero è veramente il tutto: «Nel sapere assoluto, dunque, lo Spirito ha conclu-
so il movimento delle sue fi gurazioni (Gestaltens); adesso, infatti, è ormai superata 
quella differenza della coscienza che contrassegnava tale movimento. Lo Spirito ha 
raggiunto l’elemento puro della sua esistenza, il Concetto» (p. 1059).

2.2 La verità messianica2.2 La verità messianica

Al sistema della totalità del concetto Franz Rosenzweig, a suo tempo grande 
studioso del pensiero hegeliano poi rifi utato, contrappone il sistema della totalità 
messianica. Rosenzweig è infatti forse il più grande e originale fi losofo ebreo del 
secolo XX, certamente la sua opera più importante, La stella della redenzione8, ri-
marrà come una delle (poche) opere più signifi cative del pensiero contemporaneo.

La complessità della sua elaborazione rende diffi cile una schematizzazione 
che riesca a dar conto della sua prospettiva sulla verità. Il suo progetto è la fran-
tumazione della fi losofi a della totalità, che è anche la fi losofi a dell’unità della tra-
dizione “dalla Ionia a Jena”, per far posto a una fi losofi a della pluralità che non è 
equivocità, bensì visione dialogica della verità e della sua costruzione. Proviamo 
a ripercorrere brevemente alcune tappe della Stella, alla ricerca della sua visione 
della verità.

Il punto di partenza, Rosenzweig li defi nisce gli Elemente, è la considerazione di 
Dio, uomo e mondo come ‘tre’ fattualità-totalità non riconducibili a unità; infatti, 
ognuno di essi nella sua ‘totalità’ fattuale rimanda soltanto a se stesso e in tal modo 
diventa indice di un meta come impossibilità di fondamento e quindi di ricon-

8 F. Rosenzweig, La stella della redenzione, Marietti, Casale Monferrato 1985. Una nuova ed-
izione è stata pubblicata da Vita e Pensiero nel 2005. Anche in questo caso, per non appesantire 
eccessivamente con le note citerò direttamente nel testo. 



Philosophical News     Philosophical News     FARE LA VERITÀFARE LA VERITÀ 73 73

duzione all’essenza9. In tal modo Dio è meta-fi sico, l’uomo meta-etico, il mondo 
meta-logico. «Il mondo – scrive Rosenzweig – aveva la pretesa di essere il Tutto; 
‘tutto’ è il soggetto della prima frase che venne pronunciata al momento della sua 
nascita. Contro questa totalità che abbraccia il Tutto come unità, un’altra unità, 
che fi no a quel momento vi era inclusa, si è ammutinata ed estorce con la minaccia 
il proprio distacco in quanto singolarità, in quanto vita singola del singolo uomo. Il 
Tutto quindi non può più sostenere di essere ‘tutto’, ha perso la sua unicità» […] 
«L’unità del logos fonda l’unità del mondo come un’unica totalità. E quella unità 
dà prova a sua volta del suo valore di verità con il fondare questa totalità. Perciò 
una ribellione vittoriosa contro la totalità del mondo signifi ca al tempo stesso una 
negazione dell’unità del pensiero» (p. 12). Poco oltre, rifl ettendo ancora sulla ve-
rità del mondo, Rosenzweig, a partire dalla metalogicità del mondo, compie un 
passo particolarmente importante nel nostro percorso. «Il fatto che il mondo, il 
mondo pensabile, sia meta-logico proprio nella sua pensabilità risulta con certezza 
sia dall’emergere della dimensione logica da esso, sia dall’inserirsi ordinato del 
momento logico in esso. Per il mondo la verità non è legge, ma contenuto. Non 
la verità invera la realtà, ma la realtà contiene e preserva la verità. L’essenza del 
mondo è questo preservare (e non ‘inverare’) la verità. Il mondo allora fa a meno di 
quella protezione verso l’‘esterno’ che la verità aveva garantito al tutto da Parmeni-
de fi no a Hegel; siccome alberga la sua verità nel proprio grembo, il mondo è privo 
di quello scudo della Gorgone che era la sua intangibilità dall’esterno; esso deve 
lasciare che avvenga del suo corpo ciò che ne può avvenire, si trattasse pure della 
sua creazione» (p. 15). Occorre uscire dal pensiero riduttivo che nell’unità dell’es-
senza lascia scomparire la molteplicità: «L’unidimensionalità è la forma dell’unità 
e totalità del sapere che tutto include senza residui. Il manifestarsi sempre mol-
teplice, dell’essere è risolto assolutamente in quell’unità in quanto Assoluto» (p. 
111). Verso la conclusione del libro III della II parte dedicato alla redenzione Ro-
senzweig esplicita la propria prospettiva di unità: «L’unità che la fi losofi a aveva 
preteso come un’ovvietà, in veste di presupposto per il Tutto, per noi è soltanto un 
risultato ultimo, anzi il risultato del risultato, un punto che si trova già tanto al di 
là del ‘percorso’ quanto la sua origine divina sta ben al di là del suo inizio. In verità 
quindi l’unità è soltanto un divenire unità, essa è solo in quanto diviene. Ed essa 
diviene solo come unità di Dio. Solo Dio è, no anzi, diviene unità che tutto porta 
a compimento» (p. 277).

Rosenzweig riprende anche la considerazione del fenomeno che abbiamo già vi-
sta in Hegel, ma la ribalta: «Il fenomeno era stato la crux dell’idealismo e quindi di 
tutta la fi losofi a da Parmenide fi no a Hegel; all’idealismo non era lecito concepirlo 
come ‘spontaneo’, poiché ciò equivaleva a negare la suprema signoria del logos: 
l’idealismo quindi non gli aveva mai reso piena giustizia e aveva dovuto trasfor-
mare artatamente la spumeggiante ricchezza nel morto caos del dato. L’unità del 
Tutto pensabile non permetteva in fondo alcuna concezione alternativa. Il Tutto in 

9 La parte introduttiva della Stella è signifi cativamente intitolata “Sulla possibilità di cono-
scere il Tutto”.



7474 EMILIO BACCARINIEMILIO BACCARINI      Philosophical News      Philosophical News

quanto Tutto unico e universale può essere tenuto unito solo da un pensiero che 
possegga una forza attiva, spontanea. Ma ascrivendo la vitalità al pensiero si deve, 
bene o male, negarla alla vita, negare alla vita la vitalità! Soltanto la visione meta-
logica del mondo può reintegrare la vita nei suoi diritti» (p. 49). Questa ‘vitalità’ 
sarà considerata l’elemento ‘plastico’ del mondo, una plasticità indispensabile a 
proiettare il mondo nello spazio-tempo del futuro assoluto della redenzione e della 
verità eterna.

Nelle ardite e suggestive pagine in cui Rosenzweig tratta della stella come fi gura 
della verità eterna, ci troviamo di fronte a una ripresa dei tre elementi – Dio, mon-
do e uomo – nella prospettiva di una teoria della verità che li rende per così dire 
trasparenti a loro stessi, ne rivela l’intima struttura e insieme rimanda a quell’uni-
co orizzonte possibile di comprensione che è il compimento della redenzione. E 
proprio per questo, tuttavia, restano in una dimensione che potremmo defi nire di 
‘sospensione’ teo-teleologica che trasforma la dottrina della verità da teoria della 
conoscenza a modello dell’esistenza il cui nome è in-veramento. La verità si in-
vera. Al di là della teoria della conoscenza formale che cerca di stabilire sempre 
forme di giudizio categoriali, Rosenzweig ci pone di fronte a una teoria ‘escatologi-
ca’ della verità che, quindi, per defi nizione, si colloca nel tempo, ma nell’orizzonte 
aperto del tempo a-venire.

Dio, verità e spirito, questi sono i termini che Rosenzweig utilizza qui per 
ridire gli elementi – Dio, mondo e uomo – che ora però nell’orizzonte della re-
denzione e quindi dell’eternità, sono diventati manifesti e oggetti di una nuova 
‘logica’: la teo-logica, la cosmo-logica e, infi ne, la psico-logica. Tutti confl uiranno 
nella fi gura dell’inveramento che è l’escatologia la cui legge interna è la teleolo-
gia, ma allora bisognerà uscire dalla teoria e dal libro per entrare nel quotidiano 
della vita. Questa, vita, è l’ultima parola della Stella che era iniziata con il suo 
opposto, la morte.

«Dio è la verità» (p. 407) con questa proposizione si apre l’ultimo libro della 
terza parte. Ma ciò signifi ca che Dio è «il Signore del Tutto e Uno» (p. 412), Egli 
troneggia sulla realtà che, proprio a partire da questa signoria, è garantita nella sua 
verità, anche la realtà è verità. Contrariamente a tutto il percorso apofantico della 
tradizione occidentale, alla domanda circa la verità – che cos’è la verità? – Rosen-
zweig propone una risposta di carattere ‘fattuale’ che, se da un lato richiama De-
scartes, dall’altro si poggia su una nuova posizione che non è possibile ricondurre 
tout court alla metafi sica. La verità, nella sua innegabilità «è un dato di fatto vero, 
ma è un dato di fatto» (p. 415) e il dato di fatto di questa innegabilità esige fede. 
Scrive Rosenzweig: «Così tutta la fi ducia nella verità riposa su una fi ducia ultima, e 
cioè che il terreno su cui poggia la verità con i propri piedi sia in grado di reggerla. 
La verità è essa stessa il presupposto ultimo della verità e non lo è in quanto verità, 
che si regge sui propri piedi, ma in quanto dato di fatto su cui si fa affi damento. 
La verità stessa è dato di fatto ancor prima del dato di fatto della sua innegabilità 
[…] La fi ducia della ragione in se stessa, cui i maestri della scuola dedicano le loro 
cure, è del tutto legittima. Ma è legittima soltanto perché si basa su una fi ducia di 
tutto l’uomo, di cui la ragione è solo una parte; e tale fi ducia non è una fi ducia in se 
stesso. La fattualità della verità sarebbe allora l’ultima cosa che la verità stessa ha 



Philosophical News     Philosophical News     FARE LA VERITÀFARE LA VERITÀ 75 75

da dirci su di sé. Questa ultima cosa è che essa esige fi ducia in lei come in un dato 
di fatto. E con ciò essa confessa proprio questo: di non essere Dio. Non è lei Dio. 
Ma Dio è la verità […] Se Dio è la verità, che cos’è enunciato dicendo questo, circa 
la sua essenza? Nulla più di questo, che egli è il fondamento originario della verità 
e che tutta la verità è verità soltanto perché viene da lui» (pp. 415-416).

Si disegna così un percorso verso la verità la cui intima tensione è verso il Tutto, 
ma «il Tutto dev’essere colto al di là della conoscenza e dell’esperienza vissuta, per 
poter essere colto direttamente. Questo cogliere avviene appunto nell’illumina-
zione della preghiera» (p. 419). In questo modo ritroviamo noi stessi nella verità 
che in quanto verità ultima è anche la nostra verità. L’uomo però deve rinunciare 
all’esperienza della verità come verità intera, deve limitarsi a contemplarla in Dio. 
«La verità deve dunque essere convalidata/in-verata e proprio nel modo in cui di 
solito la si nega: cioè abbandonando a se stessa la verità ‘intera’ e tuttavia ricono-
scendo come verità eterna quella parte a cui ci si attiene» (p. 421). All’uomo, che 
nella vita rimane uomo, resta come proprio ambito il ‘così’ e come propria parola 
l’‘è vero!’. È esattamente a questo punto che si inseriscono l’ebreo e il cristiano 
come ‘fi gure dell’umanità’ e anche come il duplice modo «in cui la verità, che 
nella rivelazione irrompe dentro il ‘qui’ ed ‘ora’, poteva unirsi con l’‘è vero!’ det-
to dall’uomo» (p. 423). A queste due fi gure dell’umano è consegnato il compito 
dell’in-veramento della verità, che è la prospettiva escatologica della via cristiana 
e della vita ebraica tese entrambe verso il compimento (Voll-Endung) della reden-
zione, l’unifi cazione/unità di Dio già ricordata. La verità è così proiettata alla fi ne, 
fi ne del tempo, verso l’eternità come il dopo del tempo.

3. Il processo ermeneutico3. Il processo ermeneutico

Rivolgiamoci ora brevemente all’ultimo paradigma in cui si annuncia la verità 
come risultato, il paradigma ermeneutico come ci si presenta in Luigi Pareyson10, 
in cui pure risuona la ‘formatività’, la Gestaltung di cui abbiamo già parlato. A 
chiarifi cazione del signifi cato che egli intende dare alla parola formatività, nelle 
prime righe del suo libro Estetica. Teoria della formatività11, Pareyson scrive: «per 
‘forma’ intendo organismo, vivente di vita propria e dotato di una legalità inter-
na: totalità irripetibile nella sua singolarità, indipendente nella sua autonomia, 
esemplare nel suo valore, conclusa e aperta insieme nella sua defi nitezza che rac-

10 In particolare in Verità e interpretazione, Mursia, Milano 1971. È chiaro che il discorso 
potrebbe riguardare anche l’opera di H.G. Gadamer, Verità e metodo, dove pure è presente 
la dimensione dell’operatività. L’ermeneutica è, per defi nizione, un ‘procedimento’ che è teso 
teleologicamente e intenzionalmente verso un compimento che non si dà nell’immediatezza. 
La fondazione ontologica heideggeriana ci costringerebbe a rivedere alcuni dati fondativi. Un 
diverso approccio consentirebbe la prospettiva ermeneutica di P. Ricoeur, più vicina a quanto 
sto qui presentando. Non a caso la prospettiva ultima del fi losofo francese è nella direzione di 
una ‘poetica’.

11 La prima edizione è Ed. di Filosofi a, Torino 1954. Io cito da Sansoni, Firenze 1974.



7676 EMILIO BACCARINIEMILIO BACCARINI      Philosophical News      Philosophical News

chiude un infi nito, perfetta nell’armonia e unità della sua legge di coerenza, intera 
nell’adeguazione reciproca fra le parti e il tutto... carattere dinamico della forma, 
alla quale è essenziale l’essere un risultato, anzi la riuscita di un ‘processo’ di for-
mazione ché la forma non può essere vista come tale se non la si scorge nell’atto di 
concludere, e insieme includere, il movimento di produzione che vi pone capo e vi 
trova il proprio successo» (p. 7).

Mi limito qui semplicemente a registrare queste affermazioni che indubbiamen-
te ci aprono su prospettive particolarmente allettanti, ma che ora servono soltanto 
a contestualizzare e a nutrire il ‘processo’ ermeneutico. L’ermeneutica è una te-
oria della verità, ma anche una metodologia che implica un’ontologia. Tutto ciò 
nel fi losofo torinese assume dei connotati di signifi cativa originalità. Una prima 
distinzione, certamente molto feconda, che egli propone è la differenza tra il pen-
siero espressivo e il pensiero rivelativo. In tal senso scrive: «Il pensiero rivelativo è 
sempre insieme espressivo, perché la verità non si offre se non all’interno di ogni 
singola prospettiva: la verità è accessibile solo mediante un insostituibile rapporto 
personale e formulabile solo attraverso la personale via d’accesso ad essa. Il pensie-
ro che muove da questa solidarietà originaria di persona e verità è al tempo stesso 
ontologico e personale, e quindi insieme rivelativo ed espressivo, cioè esprime la 
persona nell’atto di rivelare la verità e rivela la verità nella misura in cui esprime la 
persona, senza che l’uno dei due aspetti prevalga sull’altro» (p. 17).

Il legame stretto, direi essenziale, tra persona e verità non produce una reduc-
tio e quindi una più o meno larvata forma di soggettivismo, al contrario signifi ca 
che della verità si dà esclusivamente un’interpretazione personale senza però che 
la persona possa appropriarsi della verità. Il processo dell’interpretazione è, pur 
nella fi nitezza della persona, teleologicamente proiettato in un tempo infi nito che 
ha il suo presupposto in una ontologia dell’inesauribile12. Il peso ermeneutico del-
la persona ci ricollega a quanto sopra si diceva del rapporto tra verità e libertà in 
Heidegger, e anche Pareyson, utilizzando la stessa espressione ‘lasciar essere’, non 
vede nel processo ermeneutico un mostrarsi o manifestarsi della verità ‘attraverso’ 
il soggetto personale; non è un rapporto strumentale, anzi «nell’interpretazione 
la persona interviene soprattutto come via d’accesso e organo di conoscenza» (p. 
83). Tuttavia, «il senso di tutta questa attività libera e solerte consiste pur sempre 
nell’ascolto, giacché la verità non è cosa che l’uomo inventi o produca, o che si pos-
sa in generale produrre o inventare: la verità bisogna lasciarla essere, non preten-
dere d’inventarla; e se la persona si fa organo della sua rivelazione è soprattutto per 
riuscire ad essere sede del suo avvento» (p. 84). L’attività dell’umano e l’esercizio 
della libertà nel processo ermeneutico corre sempre il rischio di non essere sol-
tanto rivelazione, ma anche occultamento. «Questa precarietà dell’interpretazione 

12 Parlando dello statuto dell’interpretazione (p. 81 e ss.) Pareyson chiarisce in che modo 
bisogna intendere il ‘possesso’ personale della verità, senza che questa venga ingabbiata nei limiti 
del tempo e conclude: «L’interpretazione è infatti l’unica forma di conoscenza che sia capace per 
un verso di dare una formulazione personale e quindi plurale di qualcosa di unico e indivisibile, 
senza per questo comprometterne o disperderne l’unità, e per l’altro verso di cogliere e rivelare 
un infi nito, senza limitarsi ad alludervi o girarvi intorno, ma possedendolo veramente».



Philosophical News     Philosophical News     FARE LA VERITÀFARE LA VERITÀ 77 77

non è dovuta alla sua personalità e pluralità, ch’è più una ricchezza che un’imper-
fezione, ma all’alternativa posta dalla libertà stessa della persona, la quale può fare 
di sé una prigione angusta, opaca all’avvento del vero, oppure un’ariosa apertura 
dischiusa alla sua rivelazione; tant’è vero che quando sceglie di farsi tramite della 
verità, non c’è nessun organo di conoscenza che sia altrettanto acuto, penetrante 
e sicuro» (pp. 84-85). Queste ultime affermazioni ci riportano a quanto dicevamo 
sopra e sollecitano a prendere radicalmente sul serio questa ‘operatività’ dell’uma-
no. Fare la verità signifi ca situarsi dialogicamente di fronte alle molte, infi nite, altre 
prospettive con la consapevolezza che ciascuno è responsabile della sua porzione 
di verità da rivelare e che nessun altro lo farà al suo posto.

Emilio Baccarini
Università di Roma Tor Vergata

baccarin@uniroma2.it

Emilio Baccarini è docente di Antropologia fi losofi ca presso l’Università di Roma Tor Ver-
gata. Di formazione fenomenologica (Fenomenologia. La fi losofi a come vocazione, Roma 1981), 
negli anni si è occupato a lungo anche del pensiero ebraico contemporaneo, in particolare di 
Rosenzweig, Levinas (Levinas. Soggettività e infi nito, Roma 1985), Heschel e del pensiero dia-
logico (La soggettività dialogica, Roma 2002; La persona e i suoi volti, (Roma 20032). Baccarini è 
inoltre fondatore e direttore della rivista di fi losofi a on line Dialegesthai (http://mondodomani.
org/dialegesthai).


