Emilio Baccarini
Fare la verita

Western philosophy has been seeking for truth through contemplation and theore-
sis. Moreover it has established a relationship between truth and memory (a-letheia),
characterizing truth as a completed totality to be pursued. Starting from “complete-
ness” another path is possible, that of constructing truth. The article has proposed a
path that, considering truth as dynamic and not static, present a brief focus on three
paradigms deeply different from each other: Hegel-Rosenzweig-Pareyson. My conclu-
sion is that truth is a result that cannot happen without human responsibility.

1. Premessa: I'aporia della questione

In maniera dura, provocatoria, ‘essenziale’, nell’Occidente la domanda sulla ve-
rita risuona a partire dal ‘confronto’ tra un politico e un condannato a morte che,
alla domanda: “che cos’¢ la verita?”, ha I’ardire di rispondere “io sono la verita™".
Da quel momento la storia della domanda sulla verita ha imboccato strade altre
rispetto a quella esclusivamente filosofica che conosciamo a partire dalla filosofia
greca.

La domanda sulla verita & certamente la questione filosofica per definizione e
tuttavia ¢ forse anche quella piti aporetica, la questione impossibile. Impossibilita
di esibire una risposta determinante a una domanda necessaria e ineluttabile. Qual
¢, infatti, il senso del rapporto inscindibile e inesorabile tra 'umano e la verita? Le
brevi riflessioni che seguiranno vogliono essere una prima mappatura di un per-
corso lungo e certamente tortuoso che trasversalmente tocca tutta 'avventura del
pensiero umano in qualsiasi latitudine.

L’essere umano non puo non porre la questione e, tuttavia, nella stessa posi-
zione della domanda essenziale che, in quanto tale, ha sempre di mira il deter-
minato, si coglie il non senso di una ricerca che vorrebbe intenzionare il tutto.
Eric Weil, che nella sua Logica della filosofia ha sentito con molta lucidita il peso
della questione scrive: «ogni giudizio sulla verita & assurdo. [...] Ogni spiegazio-
ne positiva ¢ allora impossibile; volerne dare una significherebbe voler parlare
nel silenzio. La verita non ¢ né I’essere né il nulla, non & 'oggetto né I'io. Non si

1 Si veda, rispettivamente, Gv 18,38 e Gv 14, 6.



Philosophical News  FARe LA VERITA 69

puo che evocarla e parlarne per immagini. E la luce che non illumina nulla, luce
invisibile perché non ¢ altro che luce. E lo stato di veglia che non ¢ preceduto
da nessun sogno. E cio che precede il cominciamento. E Iistante eterno, piu
vecchio e pill giovane di ogni tempo. [...] In effetti 'uomo ¢ sempre nella verita
e, di conseguenza, la veritd gli e inaccessibile come la base sulla quale si sostiene»’.
Le affermazioni del filosofo franco-tedesco, non vanno nella direzione dello scet-
ticismo, bensi in quella di un approccio diverso e consapevole del limite. Se
non possiamo contemplarla nella sua totalita ineffabile, possiamo ‘tradurla’ nella
concretezza del vissuto dell’esperienza: “Tuttavia, — scrive ancora Weil — la verita
di cui si tratta non ¢& inaccessibile. La verita non pud essere esposta, ¢ vero, ma
puo essere vissuta”’.

Questo vissuto, a sua volta, ha il nome di Saggezza, a cui & dedicato I'ultimo
capitolo della Logica, ma la saggezza ¢ I’azione attraverso cui la verita si rende
presente e il pensiero che si & pensato ritorna alla verita. Fare la verita diventa il
compito inesauribile assegnato all’essere umano nell’esercizio della sua liberta.
Si tratta di un semplice spostamento dallo speculativo alla prassi, o vi & in gioco
qualcosa di pit decisivo? Ed eventualmente che tipo di fare ¢ quello che opera
rivolto alla verita? L'orizzonte della nostra riflessione si arricchisce di una molte-
plicita di relazioni che non possono certamente essere adeguatamente affrontate
qui. Possiamo pero almeno elencarle. Verita e liberta sembrerebbe la prima di
queste relazioni*, ma anche verita e inveramento, come vedremo, si relazionano
in maniera tutt’altro che scontata; verita e liberazione, come suggerirebbe il mito
della caverna di Platone. In termini pit direttamente teoretici, che rapporto c’¢
tra la manifestazione e I’essere che nella manifestazione si manifesta? Com’¢ noto
¢ questa la domanda peculiarmente heideggeriana che rilegge 'aletheia greca
non soltanto come non-oblio, ma piuttosto come s-velatezza’. Il mito platonico
della caverna, ma sono dati fin troppo noti, ci introduce anche a quello che sara
forse uno dei percorsi pitl frequentati del pensiero occidentale, il rapporto tra
verita e memoria.

Tralascio naturalmente tutte le questioni legate alla verita proposizionale, alla
conformita e quindi alla verita del giudizio per soffermarmi brevemente su due
paradigmi che leggono la verita come totalita, Hegel e Rosenzweig, con risultati
contrapposti per poi esaminare un terzo paradigma che ci consente un approccio
ermeneutico, quello di Pareyson. Naturalmente cid che segue vuole essere soltanto
una scelta di tre percorsi tra altri; il Novecento ha manifestato tutta la disillusio-

2 E. Weil, Logica della filosofia, Il Mulino, Bologna 1997, p. 129.

3 Tbid,, p. 130.

4 «La verita vi fara liberi» leggiamo nei vangeli (G 8, 32). Una tematizzazione diversa del
rapporto tra verita e liberta, ’ha fatta Heidegger in Dell’essenza della verita e quindi in La dot-
trina platonica della verita, entrambe le opere si trovano ora in Segravza, Adelphi, Milano 1987.

5 Oltre ai testi citati, Heidegger ha dedicato esplicitamente al tema della verita almeno altri
due lavori: L'essenza della verita. Sul mito della caverna e sul «Teeteto» di Platone, Adelphi, Mi-
lano 1997 e Logica. Il problema della verita, Mursia, Milano 2009. Un discorso diverso meriter-
ebbe I'approccio jaspersiano che si modula secondo la prospettiva dell’ Unmzgreifende.



70 Emiio Baccarini  Philosophical News

ne delle filosofie totalitarie della certezza assoluta. Un percorso particolarmente
fecondo sarebbe stato anche quello fenomenologico che rilegge la questione del-
la verita nell’ottica della intenzionalita costituente donatrice di senso. Anche per
Husserl la verita ¢ il risultato di una processo che vede coinvolto il soggetto attra-
verso la sua ‘autoconsapevolezza’.

Come conclusione di questa premessa vorrei accennare ancora alla relazione tra
parola e verita che ritroveremo pitl avanti e che forse ¢ quella che esprime meglio
la dimensione del fare. La parola abita 'uomo che, attraverso la parola, riceve una
sorta di investitura che gli consente di comprendere anche la sua origine. Nol fo-
ras exire, in interiore homine habitat veritas. Lespressione agostiniana nel De vera
religione, ci permette di risalire a quella trascendenza interiore che abita 'uomo e
che rende la sua parola segno di un al di 1a. Nell’interiorita, nella transdiscendenza
che apre alla transascendenza, & possibile reperire le fonti della verita della parola.
L'uomo, agostinianamente, in quanto Zzzago Dez, ¢ il luogo della presenza della
verita. Nell’interiorita risiede la verita della parola, ma cid non significa un invito
a uno sterile narcisismo autocontemplativo, bensi piuttosto ci rende responsabili
in quanto custod: della verita. La parola nasce sempre dal silenzio della contempla-
zione interiore.

Dire la verita & verum facere se ipsum. La verita comunicata & originariamente
verita vissuta, verita esperita. Vivere nella verita. Esiste una relazione etica fonda-
mentale da cui non puod prescindere un’autentica comunicazione interpersonale,
altrimenti la parola sara semplicemente il supporto di una logica aberrante della
persuasione che & poi in ultima istanza strumentalita a scopo di potere. La logica
della persuasione & I'implicita ammissione della limitazione/negazione della liberta
e della singolarita personale del destinatario della comunicazione. Qual ¢ il senso
del verum: facere se ipsum se non la conformazione di sé alla logica della verita? La
conformazione ¢ a sua volta un termine relazionale che indica un porsi di fronte-a,
non possiamo porci come modelli originari a noi stessi, sarebbe un controsenso.
Ma dove reperire la dimensione del formarsi-con? Attenzione alle differenze come
disponibilita a recepire I'indicazione della verita, sara 'opera dell'inveramento di
Rosenzweig, ma anche dell’apertura dialogica di Pareyson.

La verita della parola assomiglia quindi a un continuo ‘inveramento’ della paro-
la e di se stessi, & questo il fare la veritd a parte subjects. Si istituisce una relazione
tutta particolare tra la struttura di dativita ontologica, per cui 'uomo si scopre sog-
getto di un dono, e il dare la parola come essere veri. Essere veri significhera dare
la parola vera (la parola data) come fedelta duplice alla verita e all’interlocutore, &
questo il fare la verita a parte objecti.

Si comprende meglio anche la prospettiva vichiana del verumz est ipsum factum,
che esula dalle mie intenzioni e che tuttavia, mostra la dimensione operativa della
verita che diventa storia. Rivolgiamoci ora ai due paradigmi ‘operativi’ della verita.



Philosophical News  FARe LA VERITA 71

2. La verita in opera

La prospettiva della veritd come atto, piuttosto che soltanto come stato, impli-
ca una comprensione dinamica che ha almeno due impliciti teoreticamente assai
significativi: che la verita non € mai data per intero e che la totalita della verita &
risultato.

2.1 La verita & il tutto

Quest’ultimo termine ci rimanda immediatamente alla tematizzazione del pro-
blema quale la troviamo in Hegel. Per brevita, ma anche per la significativita del
testo, mi riferirod esclusivamente alla Vorrede alla Fenomenologia dello spirito® che,
forse, ¢ una chiave d’accesso privilegiata al sistema hegeliano. Scrive Hegel: «LLa
figura (Gestalt)” autentica (wabre) in cui la verita pud esistere ¢ soltanto il sistema
scientifico della verita stessa» (p. 53). Poste le cose in questi termini, fuori della
figura non puod esserci nulla; la figura ¢ ’assoluto che perd non puo essere pensato
nella sua neutralita astratta, bensi nella sua soggettivita che, tuttavia, in quanto as-
soluto, puo procedere esclusivamente a partire da sé. Con le parole di Hegel: «Se-
condo il mio punto di vista [...] tutto dipende dal concepire ed esprimere il vero
non tanto come sostanza, bensi propriamente come soggetto» (p. 67). Prosegue poi
Hegel: «la sostanza vivente costituisce I'essere che & veramente soggetto, che & ve-
ramente reale, solo nella misura in cui essa ¢ il movimento del porre-se-stessa, solo
in quanto ¢ la mediazione tra il divenire-altro-da-sé e se stessa. In quanto soggetto,
la sostanza & la negativita pura e semplice, e proprio per questo ¢ lo sdoppiamento
del semplice, ¢ la duplicazione opponente che, a sua volta, costituisce la negazione
di questa diversita indifferente e della sua opposizione: solo questa uguaglianza
restaurantesi, solo questa riflessione entro se stesso nell’essere-altro — non un’unita
originaria in quanto tale, né immediata in quanto tale — & il vero. Il vero ¢ il divenire
se stesso, ¢ il circolo che presuppone e ha all’inizio la propria fine come proprio
fine, e che ¢ reale solo mediante I'attuazione e la propria fine» [...] «Il vero ¢ il
tutto. Il tutto, pero, & solo I'assenza che si compie mediante il proprio sviluppo.
Dell’ Assoluto, infatti, bisogna dire che ¢ essenzialmente un risultato, che solo alla
fine & cio che & in verita» (p. 69).

Un corollario della concezione del vero come sistema della totalita consiste
nell'imprescindibilita del negativo. Se, come dice Hegel, «il vero & essenzialmente
soggetto, e in quanto tale non ¢& altro che il movimento dialettico, questo cammino
che produce se stesso, si proietta in avanti e ritorna entro sé» (p. 131), allora nel
processo dialettico il negativo si produce come positivo. In un passo di grande

6 Edizione con il testo tedesco a fronte, Bompiani, Milano 1995. Citero direttamente nel
testo.

7 Questo termine ¢ di grande rilevanza, poiché anche Rosenzweig, come vedremo parlera
della verita come figura anch’essa con una propria dinamicita intrinseca che, tuttavia, vuole es-
sere il rovesciamento della prospettiva hegeliana. Geszalt ¢ una figura ‘plasmata’, c’¢ dentro tutto
il peso del fare che sto cercando di mostrare, & quindi il ‘risultato’ di un’azione.



72 Emiio Baccarini  Philosophical News

densita, ma anche direi di forte tensione speculativa, Hegel tiene ferma la totalita
del vero e, tuttavia, abbiamo la sensazione che rimanga qualcosa di irrisolto. Leg-
giamo: «La verita include dunque al proprio interno anche il negativo. Ora se si
potesse considerarlo come qualcosa da cui fare astrazione, il negativo si chiame-
rebbe ‘falso’. Di fatto, invece, cid che va dileguando dev’essere considerato esso
stesso come essenziale, e non va irrigidito in una determinazione che, recisa via dal
vero, debba essere abbandonata in un qualsiasi punto fuori della verita; né il vero,
a sua volta, dev’essere considerato come il morto positivo che giace inerte dall’altra
parte. Il fenomeno, 'apparire, infatti, ¢ il movimento del nascere e del perire, mo-
vimento che non nasce né perisce esso stesso, ma che ¢ in sé e costituisce la realta e
il movimento della vita della verita. In tal modo, il vero ¢ il delirio bacchico in cui
non c¢’¢ membro che non sia ebbro; e poiché ciascun movimento, mentre tende a
separarsi dal Tutto, altrettanto immediatamente si dissolve, questo delirio ¢ anche
la quiete trasparente e semplice» (p. 105).

La conclusione del percorso consistera nel ‘compimento’ delle figure in cui lo
Spirito nella sua assolutezza si scopre come la propria verita nel concetto. Soltanto
ora il vero ¢ veramente il tutto: «Nel sapere assoluto, dunque, lo Spirito ha conclu-
so il movimento delle sue figurazioni (Gestaltens); adesso, infatti, & ormai superata
quella differenza della coscienza che contrassegnava tale movimento. Lo Spirito ha
raggiunto ’elemento puro della sua esistenza, il Concetto» (p. 1059).

2.2 La verita messianica

Al sistema della totalita del concetto Franz Rosenzweig, a suo tempo grande
studioso del pensiero hegeliano poi rifiutato, contrappone il sistema della totalita
messianica. Rosenzweig & infatti forse il piti grande e originale filosofo ebreo del
secolo XX, certamente la sua opera pit importante, La stella della redenzioné®, ti-
marra come una delle (poche) opere piti significative del pensiero contemporaneo.

La complessita della sua elaborazione rende difficile una schematizzazione
che riesca a dar conto della sua prospettiva sulla verita. Il suo progetto ¢ la fran-
tumazione della filosofia della totalita, che & anche la filosofia dell’unita della tra-
dizione “dalla Ionia a Jena”, per far posto a una filosofia della pluralita che non &
equivocita, bensi visione dialogica della verita e della sua costruzione. Proviamo
a ripercorrere brevemente alcune tappe della Stella, alla ricerca della sua visione
della verita.

Il punto di partenza, Rosenzweig li definisce gli Elemzente, ¢ la considerazione di
Dio, uomo e mondo come ‘tre’ fattualita-totalita non riconducibili a unita; infatti,
ognuno di essi nella sua ‘totalita’ fattuale rimanda soltanto a se stesso e in tal modo
diventa indice di un meta come impossibilita di fondamento e quindi di ricon-

8 F. Rosenzweig, La stella della redenzione, Marietti, Casale Monferrato 1985. Una nuova ed-
izione & stata pubblicata da Vita e Pensiero nel 2005. Anche in questo caso, per non appesantire
eccessivamente con le note citerd direttamente nel testo.



Philosophical News  FARe LA VERITA 73

duzione all’essenza’. In tal modo Dio & meta-fisico, 'uomo mzeta-etico, il mondo
meta-logico. «Il mondo — scrive Rosenzweig — aveva la pretesa di essere il Tutto;
‘tutto’ ¢ il soggetto della prima frase che venne pronunciata al momento della sua
nascita. Contro questa totalita che abbraccia il Tutto come unita, un’altra unita,
che fino a quel momento vi era inclusa, si ¢ ammutinata ed estorce con la minaccia
il proprio distacco in quanto singolarita, in quanto vita singola del singolo uomo. Il
Tutto quindi non puo pit sostenere di essere ‘tutto’, ha perso la sua unicita» [...]
«Lunita del logos fonda 'unita del mondo come un’unica totalita. E quella unita
da prova a sua volta del suo valore di verita con il fondare questa totalita. Percio
una ribellione vittoriosa contro la totalita del mondo significa al tempo stesso una
negazione dell’'unita del pensiero» (p. 12). Poco oltre, riflettendo ancora sulla ve-
rita del mondo, Rosenzweig, a partire dalla metalogicita del mondo, compie un
passo particolarmente importante nel nostro percorso. «Il fatto che il mondo, il
mondo pensabile, sia meta-logico proprio nella sua pensabilita risulta con certezza
sia dall’emergere della dimensione logica da esso, sia dall’inserirsi ordinato del
momento logico in esso. Per il mondo la verita non ¢ legge, ma contenuto. Non
la verita invera la realta, ma la realta contiene e preserva la verita. L'essenza del
mondo & questo preservare (e non ‘inverare’) la verita. Il mondo allora fa a meno di
quella protezione verso I‘esterno’ che la verita aveva garantito al tutto da Parmeni-
de fino a Hegel; siccome alberga la sua verita nel proprio grembo, il mondo & privo
di quello scudo della Gorgone che era la sua intangibilita dall’esterno; esso deve
lasciare che avvenga del suo corpo cid che ne pud avvenire, si trattasse pure della
sua creazione» (p. 15). Occorre uscire dal pensiero riduttivo che nell’'unita dell’es-
senza lascia scomparire la molteplicita: «[unidimensionalita ¢ la forma dell’unita
e totalita del sapere che tutto include senza residui. Il manifestarsi sempre mol-
teplice, dell’essere ¢& risolto assolutamente in quell’'unita in quanto Assoluto» (p.
111). Verso la conclusione del libro III della IT parte dedicato alla redenzione Ro-
senzweig esplicita la propria prospettiva di unita: «unita che la filosofia aveva
preteso come un’ovvieta, in veste di presupposto per il Tutto, per noi & soltanto un
risultato ultimo, anzi il risultato del risultato, un punto che si trova gia tanto al di
12 del ‘percorso’ quanto la sua origine divina sta ben al di 1a del suo inizio. In verita
quindi I'unita & soltanto un divenire unita, essa ¢ solo in quanto diviene. Ed essa
diviene solo come unita di Dio. Solo Dio ¢, no anzi, diviene unita che tutto porta
a compimento» (p. 277).

Rosenzweig riprende anche la considerazione del fenomeno che abbiamo gia vi-
sta in Hegel, ma la ribalta: «Il fenomeno era stato la crux dell’idealismo e quindi di
tutta la filosofia da Parmenide fino a Hegel; all’idealismo non era lecito concepirlo
come ‘spontaneo’, poiché cid equivaleva a negare la suprema signoria del /ogos:
I'idealismo quindi non gli aveva mai reso piena giustizia e aveva dovuto trasfor-
mare artatamente la spumeggiante ricchezza nel morto caos del dato. L'unita del
Tutto pensabile non permetteva in fondo alcuna concezione alternativa. Il Tutto in

9 La parte introduttiva della Szella ¢ significativamente intitolata “Sulla possibilita di cono-
scere il Tutto”.



74 Emiio Baccarini  Philosophical News

quanto Tutto unico e universale pud essere tenuto unito solo da un pensiero che
possegga una forza attiva, spontanea. Ma ascrivendo la vitalita al pensiero si deve,
bene o male, negarla alla vita, negare alla vita la vitalita! Soltanto la visione meta-
logica del mondo puo reintegrare la vita nei suoi diritti» (p. 49). Questa ‘vitalita’
sara considerata I’elemento ‘plastico’ del mondo, una plasticita indispensabile a
proiettare il mondo nello spazio-tempo del futuro assoluto della redenzione e della
verita eterna.

Nelle ardite e suggestive pagine in cui Rosenzweig tratta della stella come figura
della verita eterna, ci troviamo di fronte a una ripresa dei tre elementi — Dio, mon-
do e uomo — nella prospettiva di una teoria della verita che li rende per cosi dire
trasparenti a loro stessi, ne rivela 'intima struttura e insieme rimanda a quell’uni-
co orizzonte possibile di comprensione che ¢ il compimento della redenzione. E
proprio per questo, tuttavia, restano in una dimensione che potremmo definire di
‘sospensione’ teo-teleologica che trasforma la dottrina della verita da teoria della
conoscenza a modello dell’esistenza il cui nome & in-veramento. La verita si in-
vera. Al di 1a della teoria della conoscenza formale che cerca di stabilire sempre
forme di giudizio categoriali, Rosenzweig ci pone di fronte a una teoria ‘escatologi-
ca’ della verita che, quindi, per definizione, si colloca nel tempo, ma nell’orizzonte
aperto del tempo a-venire.

Dio, verita e spirito, questi sono i termini che Rosenzweig utilizza qui per
ridire gli elementi — Dio, mondo e uomo — che ora pero nell’orizzonte della re-
denzione e quindi dell’eternita, sono diventati manifesti e oggetti di una nuova
‘logica’: 1a teo-logica, la cosmo-logica e, infine, la psico-logica. Tutti confluiranno
nella figura dell’inveramento che ¢ I’escatologia la cui legge interna ¢ la teleolo-
gia, ma allora bisognera uscire dalla teoria e dal libro per entrare nel quotidiano
della vita. Questa, vita, ¢ 'ultima parola della Stella che era iniziata con il suo
opposto, la morte.

«Dio ¢ la verita» (p. 407) con questa proposizione si apre I'ultimo libro della
terza parte. Ma cio significa che Dio ¢ «il Signore del Tutto e Uno» (p. 412), Egli
troneggia sulla realta che, proprio a partire da questa signoria, ¢ garantita nella sua
verita, anche la realta & verita. Contrariamente a tutto il percorso apofantico della
tradizione occidentale, alla domanda circa la verita — che cos’e la verita? — Rosen-
zwelg propone una risposta di carattere ‘fattuale’ che, se da un lato richiama De-
scartes, dall’altro si poggia su una nuova posizione che non ¢ possibile ricondurre
tout court alla metafisica. La verita, nella sua innegabilita «& un dato di fatto vero,
ma & un dato di fatto» (p. 415) e il dato di fatto di questa innegabilita esige fede.
Scrive Rosenzweig: «Cosi tutta la fiducia nella verita riposa su una fiducia ultima, e
cioé che il terreno su cui poggia la verita con i propri piedi sia in grado di reggerla.
La verita ¢ essa stessa il presupposto ultimo della verita e non lo & in quanto verita,
che si regge sui propri piedi, ma in quanto dato di fatto su cui si fa affidamento.
La verita stessa ¢ dato di fatto ancor prima del dato di fatto della sua innegabilita
[...] La fiducia della ragione in se stessa, cui i maestri della scuola dedicano le loro
cure, ¢ del tutto legittima. Ma ¢ legittima soltanto perché si basa su una fiducia di
tutto 'uomo, di cui la ragione ¢ solo una parte; e tale fiducia non ¢ una fiducia in se
stesso. La fattualita della verita sarebbe allora 'ultima cosa che la verita stessa ha



Philosophical News  FARe LA VERITA 75

da dirci su di sé. Questa ultima cosa ¢ che essa esige fiducia in lei come in un dato
di fatto. E con cio essa confessa proprio questo: di non essere Dio. Non ¢ lei Dio.
Ma Dio ¢ la verita [...] Se Dio ¢ la verita, che cos’¢ enunciato dicendo questo, circa
la sua essenza? Nulla pit di questo, che egli ¢ il fondamento originario della verita
e che tutta la verita & verita soltanto perché viene da lui» (pp. 415-416).

Si disegna cosi un percorso verso la verita la cui intima tensione ¢ verso il Tutto,
ma «il Tutto dev’essere colto al di 1a della conoscenza e dell’esperienza vissuta, per
poter essere colto direttamente. Questo cogliere avviene appunto nell’illumina-
zione della preghiera» (p. 419). In questo modo ritroviamo noi stessi nella verita
che in quanto verita ultima ¢ anche la nostra verita. L'uomo perd deve rinunciare
all’esperienza della verita come verita intera, deve limitarsi a contemplarla in Dio.
«La verita deve dunque essere convalidata/in-verata e proprio nel modo in cui di
solito la si nega: cioé abbandonando a se stessa la verita ‘intera’ e tuttavia ricono-
scendo come verita eterna quella parte a cui ci si attiene» (p. 421). All'uomo, che
nella vita rimane uomo, resta come proprio ambito il ‘cosi’ e come propria parola
e vero!’. E esattamente a questo punto che si inseriscono I’ebreo e il cristiano
come ‘figure dell'umanita’ e anche come il duplice modo «in cui la verita, che
nella rivelazione irrompe dentro il ‘qui’ ed ‘ora’, poteva unirsi con I’‘¢ vero!” det-
to dall'uomo» (p. 423). A queste due figure dell'umano ¢& consegnato il compito
dell’in-veramento della verita, che & la prospettiva escatologica della via cristiana
e della vita ebraica tese entrambe verso il compimento (Vo/l-Endung) della reden-
zione, I'unificazione/unita di Dio gia ricordata. La verita ¢ cosi proiettata alla fine,
fine del tempo, verso I'eternita come il dopo del tempo.

3. Il processo ermeneutico

Rivolgiamoci ora brevemente all’ultimo paradigma in cui si annuncia la verita
come risultato, il paradigma ermeneutico come ci si presenta in Luigi Pareyson'’,
in cui pure risuona la ‘formativita’, la Gestaltung di cui abbiamo gia parlato. A
chiarificazione del significato che egli intende dare alla parola formativita, nelle
prime righe del suo libro Estetica. Teoria della formativita'', Pareyson scrive: «per
‘forma’ intendo organismo, vivente di vita propria e dotato di una legalita inter-
na: totalita irripetibile nella sua singolarita, indipendente nella sua autonomia,
esemplare nel suo valore, conclusa e aperta insieme nella sua definitezza che rac-

10 In particolare in Versta e interpretazione, Mursia, Milano 1971. E chiaro che il discorso
potrebbe riguardare anche 'opera di H.G. Gadamer, Verita e metodo, dove pure ¢ presente
la dimensione dell’operativita. ’ermeneutica ¢, per definizione, un ‘procedimento’ che ¢ teso
teleologicamente e intenzionalmente verso un compimento che non si da nell’immediatezza.
La fondazione ontologica heideggeriana ci costringerebbe a rivedere alcuni dati fondativi. Un
diverso approccio consentirebbe la prospettiva ermeneutica di P. Ricoeur, pil vicina a quanto
sto qui presentando. Non a caso la prospettiva ultima del filosofo francese ¢ nella direzione di
una ‘poetica’.

11 La prima edizione ¢ Ed. di Filosofia, Torino 1954. Io cito da Sansoni, Firenze 1974.



76 Emiio Baccarini  Philosophical News

chiude un infinito, perfetta nell’armonia e unita della sua legge di coerenza, intera
nell’adeguazione reciproca fra le parti e il tutto... carattere dinamico della forma,
alla quale ¢ essenziale I’essere un risultato, anzi la riuscita di un ‘processo’ di for-
mazione ché la forma non puo essere vista come tale se non la si scorge nell’atto di
concludere, e insieme includere, il movimento di produzione che vi pone capo e vi
trova il proprio successo» (p. 7).

Mi limito qui semplicemente a registrare queste affermazioni che indubbiamen-
te ci aprono su prospettive particolarmente allettanti, ma che ora servono soltanto
a contestualizzare e a nutrire il ‘processo’ ermeneutico. L'ermeneutica ¢ una te-
oria della verita, ma anche una metodologia che implica un’ontologia. Tutto cid
nel filosofo torinese assume dei connotati di significativa originalita. Una prima
distinzione, certamente molto feconda, che egli propone ¢ la differenza tra il pen-
siero espressivo e il pensiero rivelativo. In tal senso scrive: «Il pensiero rivelativo &
sempre insieme espressivo, perché la verita non si offre se non all’'interno di ogni
singola prospettiva: la verita ¢ accessibile solo mediante un insostituibile rapporto
personale e formulabile solo attraverso la personale via d’accesso ad essa. Il pensie-
ro che muove da questa solidarieta originaria di persona e verita ¢ al tempo stesso
ontologico e personale, e quindi insieme rivelativo ed espressivo, cioé esprime la
persona nell’atto di rivelare la verita e rivela la verita nella misura in cui esprime la
persona, senza che I'uno dei due aspetti prevalga sull’altro» (p. 17).

Il legame stretto, direi essenziale, tra persona e verita non produce una reduc-
tio e quindi una piti o meno larvata forma di soggettivismo, al contrario significa
che della verita si da esclusivamente un’interpretazione personale senza perd che
la persona possa appropriarsi della verita. Il processo dell’interpretazione ¢, pur
nella finitezza della persona, teleologicamente proiettato in un tempo infinito che
ha il suo presupposto in una ontologia dell’inesauribile'?. Il peso ermeneutico del-
la persona ci ricollega a quanto sopra si diceva del rapporto tra verita e liberta in
Heidegger, e anche Pareyson, utilizzando la stessa espressione ‘lasciar essere’, non
vede nel processo ermeneutico un mostrarsi o manifestarsi della verita ‘attraverso’
il soggetto personale; non & un rapporto strumentale, anzi «nell’interpretazione
la persona interviene soprattutto come via d’accesso e organo di conoscenza» (p.
83). Tuttavia, «il senso di tutta questa attivita libera e solerte consiste pur sempre
nell’ascolto, giacché la verita non € cosa che 'uomo inventi o produca, o che si pos-
sa in generale produrre o inventare: la verita bisogna lasciarla essere, non preten-
dere d’inventarla; e se la persona si fa organo della sua rivelazione & soprattutto per
riuscire ad essere sede del suo avvento» (p. 84). Lattivita dell’'umano e I’esercizio
della liberta nel processo ermeneutico corre sempre il rischio di non essere sol-
tanto rivelazione, ma anche occultamento. «Questa precarieta dell’interpretazione

12 Parlando dello statuto dell’interpretazione (p. 81 e ss.) Pareyson chiarisce in che modo
bisogna intendere il ‘possesso’ personale della verita, senza che questa venga ingabbiata nei limiti
del tempo e conclude: «Linterpretazione ¢ infatti I'unica forma di conoscenza che sia capace per
un verso di dare una formulazione personale e quindi plurale di qualcosa di unico e indivisibile,
senza per questo comprometterne o disperderne I'unita, e per ’altro verso di cogliere e rivelare
un znfinito, senza limitarsi ad alludervi o girarvi intorno, ma possedendolo veramente».



Philosophical News  FARe LA VERITA 77

non ¢ dovuta alla sua personalita e pluralita, ch’e piti una ricchezza che un’imper-
fezione, ma all’alternativa posta dalla liberta stessa della persona, la quale puo fare
di sé una prigione angusta, opaca all’avvento del vero, oppure un’ariosa apertura
dischiusa alla sua rivelazione; tant’e vero che quando sceglie di farsi tramite della
verita, non c¢’é nessun organo di conoscenza che sia altrettanto acuto, penetrante
e sicuro» (pp. 84-85). Queste ultime affermazioni ci riportano a quanto dicevamo
sopra e sollecitano a prendere radicalmente sul serio questa ‘operativita’ dell’'uma-
no. Fare la verita significa situarsi dialogicamente di fronte alle molte, infinite, altre
prospettive con la consapevolezza che ciascuno ¢ responsabile della sua porzione
di verita da rivelare e che nessun altro lo fara al suo posto.

Emilio Baccarini
Universita di Roma Tor Vergata
baccarin@uniroma?.it

Emilio Baccarini & docente di Antropologia filosofica presso 'Universita di Roma Tor Ver-
gata. Di formazione fenomenologica (Fenomenologia. La filosofia come vocazione, Roma 1981),
negli anni si & occupato a lungo anche del pensiero ebraico contemporaneo, in particolare di
Rosenzweig, Levinas (Levinas. Soggettivita e infinito, Roma 1985), Heschel e del pensiero dia-
logico (La soggettivita dialogica, Roma 2002; La persona e i suoi volti, (Roma 2003?). Baccarini &
inoltre fondatore e direttore della rivista di filosofia on line Dialegesthai (http://mondodomani.
org/dialegesthai).



