Letterio Mauro
Possiamo amare la verita?”

The trend to consider all opinions equally good, therefore not admitting any diffe-
rence between truth and falsehood, seems prevailing today. Against this perspective,
the present paper argues that the most of people found their daily life on this double
persuasion: first, the truth does exist and must be affirmed, that is it must be loved;
second, such a persuasion is shared by the majority of the mankind.

E possibile amare qualcosa di cui si dubita, o addirittura si nega che esista? Tale
sembra essere la situazione della verita nel nostro tempo, in cui la “passione per
la verita” pare, per dir cosi, intiepidita e spenta, pare suscitare diffidenza, quando
non palese avversione, soprattutto se riferita agli interrogativi circa il senso ultimo
dell’esistere e circa le concrete soluzioni da dare ai problemi etici. Riguardo a tali
questioni sembra prevalere oggi piuttosto la tendenza, in apparenza molto urbana
e democratica, non solo a rispettare, come ¢ giusto, in nome della dignita della
persona, tutte le opinioni, ma anche (cosa ben diversa) a considerarle tutte ugual-
mente vere, il che pero equivale a dire che sono tutte false e che appunto non vi ¢
alcuna differenza tra il vero e il falso.

All’inizio dello scorso secolo Oswald Spengler aveva osservato in proposito:

«Che cosa ¢ la verita? Per la massa ¢ cid che si legge e si sente dire continuamen-
te. Qualche povero ingenuo pud anche mettersi al tavolino e raccogliere principi
onde definire la “verita” — ma questa restera la sua verita. Laltra verita, quella
pubblica del momento, quella che soltanto importa nel mondo reale dell’azione e
del successo, oggi ¢ un prodotto della stampa. Cio che la stampa vuole & vero. Chi
controlla la stampa crea, trasforma, cambia la verita»'.

Queste parole di Spengler fanno riferimento evidentemente alla verita intesa
come un “ritenere vero”; esse ci dicono che appunto il ritenere vero qualcosa da
parte della massa non ha nulla a che vedere con un dato oggettivo che il suo giudi-
zio rispecchierebbe, ma piuttosto con la capacita dei moderni mezzi di comunica-
zione di esercitare effetti durevoli e una costante pressione sulle menti, spostando
di volta in volta I'ago della pubblica opinione verso altre e nuove “verita” sapien-

* Relazione tenuta in occasione della presentazione della presente rivista presso I’'Universita
Cattolica del Sacro Cuore — Milano, 15 ottobre 2010.
1 O. Spengler, I/ tramonto dell' Occidente, Longanesi, Milano 1981, p. 1338.



64 Lerrerio Mauro  Philosophical News

temente (e piu insistentemente) fatte circolare. Si tratta di uno stato di cose di cui
I’eta contemporanea ha tragicamente fatto esperienza, e che anche oggi, in contesti
senz’altro meno tragici ma per altri versi ancora pitt complessi, mette in luce le re-
sponsabilita di quanti operano nel mondo dei 7zedza. Rivolgendosi ai partecipanti
al Congresso sulla stampa cattolica promosso dal Pontificio Consiglio delle comu-
nicazioni sociali, Benedetto XVI ha recentemente affermato in proposito che le
nuove tecnologie, poste al servizio del mondo dell'immagine, «assieme ai progressi
che portano, possono rendere interscambiabili il vero e il falso, possono indurre
a confondere il reale con il virtuale. [...] Questi aspetti suonano come campanello
d’allarme: invitano a considerare il pericolo che il virtuale allontani dalla realta e
non stimoli alla ricerca del vero, della verita»?2.

Quanto invece alla questione dell’esistenza di una verita “oggettiva”, qui intesa
nel significato classico di concordanza tra conoscenza e realta, tra proposizione e
fatto, essa viene sbrigativamente liquidata da Spengler come preoccupazione da
«povero ingenuo» che, appunto nella sua “ingenuita”, ritiene esigenza naturale
del buon senso che ci sia una realta in sé e che gli sia possibile conoscerla almeno
in una qualche misura. Ora, proprio di questo «povero ingenuo» che «raccoglie
principi onde definire la “verita”», che cioe si pone il problema della verita “og-
gettiva”, e che deve fare i conti con la diffusa “disaffezione” nei confronti di questi
temi che, come si & detto, caratterizza il nostro tempo, vorrei qui brevemente oc-
cuparmi, per mostrare come in realta, anche oggi, il vivere quotidiano della gran
parte degli uomini sia basato proprio sulla persistente convinzione che la verita
esiste e deve essere sempre affermata, ossia che essa ¢ (e deve essere) amata.

Certo, come si ¢ affermato, oggi a questo riguardo sembra prevalere un generico
relativismo che ritiene equivalenti tutte le opinioni, ma che proprio per questo
priva implicitamente, come ¢ evidente, di qualsiasi utilita lo stesso argomentare,
il portare giustificazioni, il discutere con gli altri (che pure costituiscono I’assunto
di fondo dei sostenitori di questo genere di “pluralismo”). Chi sostiene tale tesi
mostra, in altre parole, di confondere il pluralismo fondato sul rispetto delle altrui
opinioni con quello basato appunto sulla indifferenza rispetto ai valori, e dunque
di non voler autenticamente discutere, di non essere cioe¢ seriamente interessato a
confrontarsi con le opinioni diverse dalla sua, dato che un serio confronto con le
opinioni altrui implica con tutta evidenza il non essere indifferenti ai loro contenu-
ti (e quindi alle loro precipue motivazioni). Nei confronti di tale relativismo, che
presuppone appunto la negazione dell’esistenza della verita, come gia nei confron-
ti dello scetticismo, mantiene tuttavia intatto il suo valore, ad onta dell’accusa di
formalismo ad essa rivolta da Heidegger e, nella prospettiva di uno «scetticismo
aperto», da Weischedel, la confutazione di tale atteggiamento basata sulla sua au-
tocontraddittorieta; anche il relativismo contemporaneo, come gia lo scetticismo
antico, si presenta infatti come verita assoluta e quindi afferma proprio quanto si
propone di negare.

2 Benedetto XVI, Discorso pronunciato il 7 ottobre 2010 durante I'udienza ai partecipanti al
Congresso della stampa cattolica promosso dal Pontificio Consiglio delle comunicazioni sociali.



Philosophical News  PossIAMO AMARE LA VERITA? 65

Torniamo allora agli interrogativi del «povero ingenuo» e domandiamoci: 'uo-
mo ¢ davvero indifferente alla verita e alla menzogna? Come gia notava Agostino,
riferendo una esperienza della propria fanciullezza, tutti godono della verita e a
nessuno piace essere ingannato’; ma se si desidera non essere ingannati, si deve
pure ammettere che vi sia una verita, magari difficile da trovare, e in assenza della
quale non si comprende neppure perché non si vorrebbe essere ingannati. Cio
vale innanzi tutto appunto riguardo al nostro esistere quotidiano: ci attendiamo,
ad esempio, che in un tribunale il giudice si impegni (per quanto gli ¢ possibile) a
trovare la verita oggettiva; che lo storico ricostruisca “oggettivamente” quanto &
al centro delle sue indagini; che il ricercatore ci dica come stanno effettivamente
le cose riguardo all’oggetto delle sue ricerche, e siamo tutt’altro che indifferenti
al fatto che cio si verifichi o meno. Soprattutto ci attendiamo che il giudice, lo
storico, il ricercatore sappiano mettere da parte interessi personali o partigiani, le
motivazioni “ideologiche” e quelle (non meno pressanti e invadenti) del mercato,
«per rappresentare uno stato di cose cosi com’é»*. Quando cid non si verifica (e la
nostra cronaca € sin troppo ricca di esempi di questo tipo: da quello degli “storici”
che negano la Shoah, come un tempo gli intellettuali negavano la natura criminale
e totalitaria dello stalinismo, di cui pure avevano fatto esperienza, a quello degli
interessi economici e “ideologici” che inquinano una serena e corretta discussione
sull’uso delle cellule staminali adulte) non solo non restiamo indifferenti, ma siamo
indignati che la verita non sia stata riconosciuta.

Esemplare di quanto si ¢ ora detto ¢, in riferimento all’ambito piti propriamente
scientifico, un recente saggio di Michel Serres, dedicato a mettere a fuoco l'atteg-
giamento che sempre pit nel nostro tempo dovrebbe caratterizzare appunto lo
scienziato nella sua ricerca, soprattutto nell’ascolto delle “ragioni” di quella che
egli ha chiamato la Biogea, la sfera della terra e della vita’. Dopo essere stata da
parte del filosofo oggetto di contemplazione nel mondo antico e in quello medieva-
le, e poi da parte dello scienziato oggetto di dominio in quello moderno, quest’ul-
tima dovra essere nel nostro tempo, un tempo di “crisi” e quindi di giudizio e di
svolta, oggetto di «ascolto», riaffidando cosi allo scienziato il suo precipuo ruolo
di interprete della «voce» della natura, quale si esprime soprattutto attraverso i
sempre pil frequenti fenomeni “estremi” che oggi la caratterizzano.

Quanto sopra si ¢ affermato riguardo alla irrinunciabile esigenza di verita da
cui & guidato e orientato il nostro vivere quotidiano vale naturalmente ancor piu
nel caso della verita circa il senso del nostro esistere e delle nostre scelte di fondo,
rispetto alla quale 'uomo si qualifica, per usare una espressione di Edith Stein,
come un Wahbrheitssucher, uno che cerca la verita® e che, proprio per quanto si &
detto, non puo che cercarla con amore, passione, impegno: la verita insomma inte-
ressa I'uomo, e all'uomo interessa vivere in essa, perché per essa egli & fatto. Come

3 Cfr. Agostino, Conf. 1, 20, 30.

4 R. Ferber, Concetti fondamentali della filosofia, Einaudi, Torino 2009, vol. I, p. 96.

5 Cfr. M. Serres, Tenzpo di crisz, Bollati Boringhieri, Torino 2010.

6 Cfr. E. Stein, Essere finito e Essere eterno. Per una elevazione al senso dell essere, Citta
Nuova, Roma 1988, p. 50.



66 Lerrerio Mauro  Philosophical News

mostra proprio 'esempio della Stein, la cui intera esistenza & stata caratterizzata
da questa «passione per la verita»’, I'incontro con quest’ultima, allorché si tratta di
quanto lo riguarda pit da vicino, non puo lasciare indifferente I'uomo; essa infatti
da un senso al suo esistere, uno scopo al suo agire, una ragione al suo soffrire, una
pienezza appunto al suo amare. Lungi dall’essere repressiva (come talora si affer-
ma) per colui che la conosce, la verita ¢ anzi liberante nel significato piti pieno; essa
rivela 'uomo a se stesso.

Proprio per questo, 'umana ricerca del vero, quando & autentica, ossia condotta
con onesta intellettuale, non pud che configurarsi come una ricerca, per dir cosi, a
tutto campo, aperta cio¢ al contributo di tutte le fonti che portino dati. Per citare
nuovamente Edith Stein, posto che «la filosofia vuole la verita nella pitt ampia
estensione possibile [...] Se la fede rende accessibili verita, che non sono raggiun-
gibili per altra via, allora la filosofia non puo rinunciare a questa verita di fede
senza abbandonare, per 'appunto, la sua esigenza universale di verita e inoltre
senza correre il rischio che si insinui anche la falsita nell’insieme delle conoscenze
che le rimane»®.

Cio non equivale ad affermare che I'uomo possa accedere a una verita “asso-
luta”, se con questa espressione si intende un sistema di enunciati definitivo ed
esaustivo dell’intera realta, ossia che possa assumere nei confronti di quest’ultima
una prospettiva che solo Dio potrebbe assumere. Suo compito ¢ piuttosto quello
di mantenere una costante apertura nei confronti della sua aspirazione alla verita,
rinunciando ai vantaggi e agli interessi personali; in questo senso, I’esigenza umana
di conoscere la verita si traduce sul piano fattuale in un graduale approssimarsi ad
essa, che non rende affatto illegittimo sul piano normativo I’attenersi alla nozione
(ideale) di verita come corrispondenza allo stato delle cose. Si tratta, dunque, di
un compito che resta sempre “aperto” e che in linea di principio puod continuare
all'infinito, non pero nel senso che 'uomo sia un essere condannato ad una ricerca
che non potra mai aver esito, ma nel senso che, anche una volta raggiunta una
risposta sul significato ultimo del suo esistere, egli ¢ chiamato ad approfondirla
costantemente al fine di acquisirne una sempre pill piena e “saporosa” compren-
sione.

Dinanzi al rilievo di occuparsi e preoccuparsi di quella che sembra essere in
fin dei conti solo «la sza verita», il «povero ingenuo», dal cui interrogarsi intorno
alla verita “oggettiva” abbiamo preso le mosse, potrebbe dunque ribadire a buon
diritto la legittimita della sua “pretesa”; essa appare infatti confermata dallo stato
di cose esistente, ovvero dalla esperienza di tanti altri uomini che ricercano la ve-
rita come il proprio “bene” e che, proprio in quanto tale, la amano. Dinanzi poi
a coloro che mostrano sul piano teorico di non “amare” la verita, affermando di
non conoscere il vero o di non sapere quale ¢ il bene e quale ¢ il male, potrebbe far

7 Cfr. A. Ales Bello, Edith Stein. La passione per la verita, Edizioni Messaggero, Padova 2003.

8 E. Stein, La fenomenologia di Husserl e la filosofia di san Tommaso d’Aquino — Tentativo
di confronto, in La ricerca della verita. Dalla fenomenologia alla filosofia cristiana, Citta Nuova,
Roma 1997, p. 67.



Philosophical News  PossIAMO AMARE LA VERITA? 67

notare che, sul piano pratico, attraverso le scelte concrete che pure costantemente
compiono, costoro testimoniano almeno implicitamente di preferire una realta ad
un’altra e, dunque, di sapere che quella ¢ per loro il bene, ossia di sapere quale ¢ il
bene e quale non. Dinanzi infine a quanti, senza neppure porsi la questione de ve-
ritate, assumono nel vivere quotidiano un atteggiamento di chiusura dogmatica nei
confronti di enunciati (e di fatti) evidenti o incontrovertibili, potrebbe, credo, non
meno legittimamente osservare che questo non prova nulla contro I'esistenza della
verita né contro I’esigenza di “spendere” la vita per essa. Potrebbe osservare che
ognuno ¢ ovviamente libero di negare qualsiasi enunciato (e qualsiasi fatto), anche
i piti evidenti, proprio come fanno gli “storici negazionisti” di cui sopra si ¢ detto,
e che ad ognuno deve essere riconosciuto il diritto di esprimere tali sue convinzio-
ni, difenderle e, se lo ritiene, mantenerle; ma che, ancora una volta, riconoscere
teoricamente tale diritto e rispettarlo praticamente non significa riconoscere tali
opinioni come vere o come equivalenti a quelle ad esse contrarie.

Letterio Mauro
Universita degli Studi di Genova
3830@unige.it

Letterio Mauro & professore ordinario di Storia della filosofia nella Facolta di Lettere e Filo-
sofia dell’Universita di Genova. Si ¢ occupato di varie figure del pensiero medievale (Bonaventu-
ra da Bagnoregio, Tommaso d’Aquino) e contemporaneo (Rosmini, Gioberti, Stein, Weischedel)
soprattutto in riferimento al tema delle relazioni tra ragione e fede, e del rapporto tra musica e
filosofia dal tardo medioevo alla prima eta moderna.



