
Letterio MauroLetterio Mauro
Possiamo amare la verità?*

The trend to consider all opinions equally good, therefore not admitting any diffe-
rence between truth and falsehood, seems prevailing today. Against this perspective, 
the present paper argues that the most of people found their daily life on this double 
persuasion: fi rst, the truth does exist and must be affi rmed, that is it must be loved; 
second, such a persuasion is shared by the majority of the mankind.

È possibile amare qualcosa di cui si dubita, o addirittura si nega che esista? Tale 
sembra essere la situazione della verità nel nostro tempo, in cui la “passione per 
la verità” pare, per dir così, intiepidita e spenta, pare suscitare diffi denza, quando 
non palese avversione, soprattutto se riferita agli interrogativi circa il senso ultimo 
dell’esistere e circa le concrete soluzioni da dare ai problemi etici. Riguardo a tali 
questioni sembra prevalere oggi piuttosto la tendenza, in apparenza molto urbana 
e democratica, non solo a rispettare, come è giusto, in nome della dignità della 
persona, tutte le opinioni, ma anche (cosa ben diversa) a considerarle tutte ugual-
mente vere, il che però equivale a dire che sono tutte false e che appunto non vi è 
alcuna differenza tra il vero e il falso.

All’inizio dello scorso secolo Oswald Spengler aveva osservato in proposito:
«Che cosa è la verità? Per la massa è ciò che si legge e si sente dire continuamen-

te. Qualche povero ingenuo può anche mettersi al tavolino e raccogliere princìpi 
onde defi nire la “verità” – ma questa resterà la sua verità. L’altra verità, quella 
pubblica del momento, quella che soltanto importa nel mondo reale dell’azione e 
del successo, oggi è un prodotto della stampa. Ciò che la stampa vuole è vero. Chi 
controlla la stampa crea, trasforma, cambia la verità»1.

Queste parole di Spengler fanno riferimento evidentemente alla verità intesa 
come un “ritenere vero”; esse ci dicono che appunto il ritenere vero qualcosa da 
parte della massa non ha nulla a che vedere con un dato oggettivo che il suo giudi-
zio rispecchierebbe, ma piuttosto con la capacità dei moderni mezzi di comunica-
zione di esercitare effetti durevoli e una costante pressione sulle menti, spostando 
di volta in volta l’ago della pubblica opinione verso altre e nuove “verità” sapien-

* Relazione tenuta in occasione della presentazione della presente rivista presso l’Università 
Cattolica del Sacro Cuore – Milano, 15 ottobre 2010.

1 O. Spengler, Il tramonto dell’Occidente, Longanesi, Milano 1981, p. 1338.



6464 LETTERIO MAUROLETTERIO MAURO      Philosophical News      Philosophical News

temente (e più insistentemente) fatte circolare. Si tratta di uno stato di cose di cui 
l’età contemporanea ha tragicamente fatto esperienza, e che anche oggi, in contesti 
senz’altro meno tragici ma per altri versi ancora più complessi, mette in luce le re-
sponsabilità di quanti operano nel mondo dei media. Rivolgendosi ai partecipanti 
al Congresso sulla stampa cattolica promosso dal Pontifi cio Consiglio delle comu-
nicazioni sociali, Benedetto XVI ha recentemente affermato in proposito che le 
nuove tecnologie, poste al servizio del mondo dell’immagine, «assieme ai progressi 
che portano, possono rendere interscambiabili il vero e il falso, possono indurre 
a confondere il reale con il virtuale. [...] Questi aspetti suonano come campanello 
d’allarme: invitano a considerare il pericolo che il virtuale allontani dalla realtà e 
non stimoli alla ricerca del vero, della verità»2.

Quanto invece alla questione dell’esistenza di una verità “oggettiva”, qui intesa 
nel signifi cato classico di concordanza tra conoscenza e realtà, tra proposizione e 
fatto, essa viene sbrigativamente liquidata da Spengler come preoccupazione da 
«povero ingenuo» che, appunto nella sua “ingenuità”, ritiene esigenza naturale 
del buon senso che ci sia una realtà in sé e che gli sia possibile conoscerla almeno 
in una qualche misura. Ora, proprio di questo «povero ingenuo» che «raccoglie 
princìpi onde defi nire la “verità”», che cioè si pone il problema della verità “og-
gettiva”, e che deve fare i conti con la diffusa “disaffezione” nei confronti di questi 
temi che, come si è detto, caratterizza il nostro tempo, vorrei qui brevemente oc-
cuparmi, per mostrare come in realtà, anche oggi, il vivere quotidiano della gran 
parte degli uomini sia basato proprio sulla persistente convinzione che la verità 
esiste e deve essere sempre affermata, ossia che essa è (e deve essere) amata.

Certo, come si è affermato, oggi a questo riguardo sembra prevalere un generico 
relativismo che ritiene equivalenti tutte le opinioni, ma che proprio per questo 
priva implicitamente, come è evidente, di qualsiasi utilità lo stesso argomentare, 
il portare giustifi cazioni, il discutere con gli altri (che pure costituiscono l’assunto 
di fondo dei sostenitori di questo genere di “pluralismo”). Chi sostiene tale tesi 
mostra, in altre parole, di confondere il pluralismo fondato sul rispetto delle altrui 
opinioni con quello basato appunto sulla indifferenza rispetto ai valori, e dunque 
di non voler autenticamente discutere, di non essere cioè seriamente interessato a 
confrontarsi con le opinioni diverse dalla sua, dato che un serio confronto con le 
opinioni altrui implica con tutta evidenza il non essere indifferenti ai loro contenu-
ti (e quindi alle loro precipue motivazioni). Nei confronti di tale relativismo, che 
presuppone appunto la negazione dell’esistenza della verità, come già nei confron-
ti dello scetticismo, mantiene tuttavia intatto il suo valore, ad onta dell’accusa di 
formalismo ad essa rivolta da Heidegger e, nella prospettiva di uno «scetticismo 
aperto», da Weischedel, la confutazione di tale atteggiamento basata sulla sua au-
tocontraddittorietà; anche il relativismo contemporaneo, come già lo scetticismo 
antico, si presenta infatti come verità assoluta e quindi afferma proprio quanto si 
propone di negare.

2 Benedetto XVI, Discorso pronunciato il 7 ottobre 2010 durante l’udienza ai partecipanti al 
Congresso della stampa cattolica promosso dal Pontifi cio Consiglio delle comunicazioni sociali.



Philosophical News      Philosophical News      POSSIAMO AMARE LA VERITÀ?POSSIAMO AMARE LA VERITÀ? 65 65

Torniamo allora agli interrogativi del «povero ingenuo» e domandiamoci: l’uo-
mo è davvero indifferente alla verità e alla menzogna? Come già notava Agostino, 
riferendo una esperienza della propria fanciullezza, tutti godono della verità e a 
nessuno piace essere ingannato3; ma se si desidera non essere ingannati, si deve 
pure ammettere che vi sia una verità, magari diffi cile da trovare, e in assenza della 
quale non si comprende neppure perché non si vorrebbe essere ingannati. Ciò 
vale innanzi tutto appunto riguardo al nostro esistere quotidiano: ci attendiamo, 
ad esempio, che in un tribunale il giudice si impegni (per quanto gli è possibile) a 
trovare la verità oggettiva; che lo storico ricostruisca “oggettivamente” quanto è 
al centro delle sue indagini; che il ricercatore ci dica come stanno effettivamente 
le cose riguardo all’oggetto delle sue ricerche, e siamo tutt’altro che indifferenti 
al fatto che ciò si verifi chi o meno. Soprattutto ci attendiamo che il giudice, lo 
storico, il ricercatore sappiano mettere da parte interessi personali o partigiani, le 
motivazioni “ideologiche” e quelle (non meno pressanti e invadenti) del mercato, 
«per rappresentare uno stato di cose così com’è»4. Quando ciò non si verifi ca (e la 
nostra cronaca è sin troppo ricca di esempi di questo tipo: da quello degli “storici” 
che negano la Shoah, come un tempo gli intellettuali negavano la natura criminale 
e totalitaria dello stalinismo, di cui pure avevano fatto esperienza, a quello degli 
interessi economici e “ideologici” che inquinano una serena e corretta discussione 
sull’uso delle cellule staminali adulte) non solo non restiamo indifferenti, ma siamo 
indignati che la verità non sia stata riconosciuta.

Esemplare di quanto si è ora detto è, in riferimento all’ambito più propriamente 
scientifi co, un recente saggio di Michel Serres, dedicato a mettere a fuoco l’atteg-
giamento che sempre più nel nostro tempo dovrebbe caratterizzare appunto lo 
scienziato nella sua ricerca, soprattutto nell’ascolto delle “ragioni” di quella che 
egli ha chiamato la Biogea, la sfera della terra e della vita5. Dopo essere stata da 
parte del fi losofo oggetto di contemplazione nel mondo antico e in quello medieva-
le, e poi da parte dello scienziato oggetto di dominio in quello moderno, quest’ul-
tima dovrà essere nel nostro tempo, un tempo di “crisi” e quindi di giudizio e di 
svolta, oggetto di «ascolto», riaffi dando così allo scienziato il suo precipuo ruolo 
di interprete della «voce» della natura, quale si esprime soprattutto attraverso i 
sempre più frequenti fenomeni “estremi” che oggi la caratterizzano.

Quanto sopra si è affermato riguardo alla irrinunciabile esigenza di verità da 
cui è guidato e orientato il nostro vivere quotidiano vale naturalmente ancor più 
nel caso della verità circa il senso del nostro esistere e delle nostre scelte di fondo, 
rispetto alla quale l’uomo si qualifi ca, per usare una espressione di Edith Stein, 
come un Wahrheitssucher, uno che cerca la verità6 e che, proprio per quanto si è 
detto, non può che cercarla con amore, passione, impegno: la verità insomma inte-
ressa l’uomo, e all’uomo interessa vivere in essa, perché per essa egli è fatto. Come 

3 Cfr. Agostino, Conf. I, 20, 30.
4 R. Ferber, Concetti fondamentali della fi losofi a, Einaudi, Torino 2009, vol. I, p. 96.
5 Cfr. M. Serres, Tempo di crisi, Bollati Boringhieri, Torino 2010.
6 Cfr. E. Stein, Essere fi nito e Essere eterno. Per una elevazione al senso dell’essere, Città 

Nuova, Roma 1988, p. 50.



6666 LETTERIO MAUROLETTERIO MAURO      Philosophical News      Philosophical News

mostra proprio l’esempio della Stein, la cui intera esistenza è stata caratterizzata 
da questa «passione per la verità»7, l’incontro con quest’ultima, allorché si tratta di 
quanto lo riguarda più da vicino, non può lasciare indifferente l’uomo; essa infatti 
dà un senso al suo esistere, uno scopo al suo agire, una ragione al suo soffrire, una 
pienezza appunto al suo amare. Lungi dall’essere repressiva (come talora si affer-
ma) per colui che la conosce, la verità è anzi liberante nel signifi cato più pieno; essa 
rivela l’uomo a se stesso.

Proprio per questo, l’umana ricerca del vero, quando è autentica, ossia condotta 
con onestà intellettuale, non può che confi gurarsi come una ricerca, per dir così, a 
tutto campo, aperta cioè al contributo di tutte le fonti che portino dati. Per citare 
nuovamente Edith Stein, posto che «la fi losofi a vuole la verità nella più ampia 
estensione possibile […] Se la fede rende accessibili verità, che non sono raggiun-
gibili per altra via, allora la fi losofi a non può rinunciare a questa verità di fede 
senza abbandonare, per l’appunto, la sua esigenza universale di verità e inoltre 
senza correre il rischio che si insinui anche la falsità nell’insieme delle conoscenze 
che le rimane»8.

Ciò non equivale ad affermare che l’uomo possa accedere a una verità “asso-
luta”, se con questa espressione si intende un sistema di enunciati defi nitivo ed 
esaustivo dell’intera realtà, ossia che possa assumere nei confronti di quest’ultima 
una prospettiva che solo Dio potrebbe assumere. Suo compito è piuttosto quello 
di mantenere una costante apertura nei confronti della sua aspirazione alla verità, 
rinunciando ai vantaggi e agli interessi personali; in questo senso, l’esigenza umana 
di conoscere la verità si traduce sul piano fattuale in un graduale approssimarsi ad 
essa, che non rende affatto illegittimo sul piano normativo l’attenersi alla nozione 
(ideale) di verità come corrispondenza allo stato delle cose. Si tratta, dunque, di 
un compito che resta sempre “aperto” e che in linea di principio può continuare 
all’infi nito, non però nel senso che l’uomo sia un essere condannato ad una ricerca 
che non potrà mai aver esito, ma nel senso che, anche una volta raggiunta una 
risposta sul signifi cato ultimo del suo esistere, egli è chiamato ad approfondirla 
costantemente al fi ne di acquisirne una sempre più piena e “saporosa” compren-
sione.

Dinanzi al rilievo di occuparsi e preoccuparsi di quella che sembra essere in 
fi n dei conti solo «la sua verità», il «povero ingenuo», dal cui interrogarsi intorno 
alla verità “oggettiva” abbiamo preso le mosse, potrebbe dunque ribadire a buon 
diritto la legittimità della sua “pretesa”; essa appare infatti confermata dallo stato 
di cose esistente, ovvero dalla esperienza di tanti altri uomini che ricercano la ve-
rità come il proprio “bene” e che, proprio in quanto tale, la amano. Dinanzi poi 
a coloro che mostrano sul piano teorico di non “amare” la verità, affermando di 
non conoscere il vero o di non sapere quale è il bene e quale è il male, potrebbe far 

7 Cfr. A. Ales Bello, Edith Stein. La passione per la verità, Edizioni Messaggero, Padova 2003.
8 E. Stein, La fenomenologia di Husserl e la fi losofi a di san Tommaso d’Aquino – Tentativo 

di confronto, in La ricerca della verità. Dalla fenomenologia alla fi losofi a cristiana, Città Nuova, 
Roma 1997, p. 67.



Philosophical News      Philosophical News      POSSIAMO AMARE LA VERITÀ?POSSIAMO AMARE LA VERITÀ? 67 67

notare che, sul piano pratico, attraverso le scelte concrete che pure costantemente 
compiono, costoro testimoniano almeno implicitamente di preferire una realtà ad 
un’altra e, dunque, di sapere che quella è per loro il bene, ossia di sapere quale è il 
bene e quale non. Dinanzi infi ne a quanti, senza neppure porsi la questione de ve-
ritate, assumono nel vivere quotidiano un atteggiamento di chiusura dogmatica nei 
confronti di enunciati (e di fatti) evidenti o incontrovertibili, potrebbe, credo, non 
meno legittimamente osservare che questo non prova nulla contro l’esistenza della 
verità né contro l’esigenza di “spendere” la vita per essa. Potrebbe osservare che 
ognuno è ovviamente libero di negare qualsiasi enunciato (e qualsiasi fatto), anche 
i più evidenti, proprio come fanno gli “storici negazionisti” di cui sopra si è detto, 
e che ad ognuno deve essere riconosciuto il diritto di esprimere tali sue convinzio-
ni, difenderle e, se lo ritiene, mantenerle; ma che, ancora una volta, riconoscere 
teoricamente tale diritto e rispettarlo praticamente non signifi ca riconoscere tali 
opinioni come vere o come equivalenti a quelle ad esse contrarie.

Letterio Mauro
Università degli Studi di Genova

3830@unige.it

Letterio Mauro è professore ordinario di Storia della fi losofi a nella Facoltà di Lettere e Filo-
sofi a dell’Università di Genova. Si è occupato di varie fi gure del pensiero medievale (Bonaventu-
ra da Bagnoregio, Tommaso d’Aquino) e contemporaneo (Rosmini, Gioberti, Stein, Weischedel) 
soprattutto in riferimento al tema delle relazioni tra ragione e fede, e del rapporto tra musica e 
fi losofi a dal tardo medioevo alla prima età moderna.


