
Michele LenociMichele Lenoci
Si può amare la verità?*

This essay intends to defend three statements: truth can be loved; thanks to love 
the range of truths can be widened in extension and breadth as in intension and 
depth; truth gives the act of love its real value and permits to experience love in the 
right way. A survey of post-modern philosophical situation points out that truth and 
love are explained in a restricted empirical manner, infl uenced by naturalism. Clas-
sical philosophical tradition (Aristotle and Thomas) and contemporary thinkers like 
Scheler make possible to understand love as aiming at the greatest value of persons 
and things and truth as not only referred to knowing and reasoning, but also to the 
ontological realm of things themselves.

Per rispondere a questa domanda, fondamentale per l’esistenza umana e parti-
colarmente signifi cativa nell’attuale temperie culturale, mi proporrei di esporre e 
difendere le seguenti tre tesi:
1) solo la verità può e deve essere veramente amata;
2) l’amore consente di allargare l’ambito delle verità conosciute, in estensione e 

ampiezza, come in intensità e profondità;
3) la verità rettifi ca, verifi ca e rende autentico l’atto di amore, cosicché solo la veri-

tà consente di vivere autenticamente l’amore.

1. La situazione attuale1. La situazione attuale

A questo scopo può essere utile premettere alcune rifl essioni relativamente alla 
situazione attuale, quale si presenta, nell’epoca della post-modernità, sul piano cul-
turale, prima ancora che su quello più specifi camente fi losofi co. In una prospettiva 
generale, anche se non generica o imprecisa, si può dire che, riguardo all’amore e 
alla verità, prevalgano concezioni tendenzialmente riduttive e ristrette, vale a dire 
tali che delimitano l’estensione e l’intensione di questi termini ad ambiti molto più 

* Relazione tenuta in occasione della presentazione della presente rivista presso l’Università 
Cattolica del Sacro Cuore – Milano, 15 ottobre 2010.



Philosophical News      Philosophical News      SI PUÒ AMARE LA VERITÀ?SI PUÒ AMARE LA VERITÀ? 55 55

limitati e meno rilevanti di quelli a cui essi potrebbero legittimamente estendersi, 
sicché la possibilità stessa di amare la verità appare paradossale o ingannevole.

Allorché ci si riferisce all’amore, infatti, esso viene in genere ridotto a pulsione 
istintiva, arbitraria, irrazionale e incontrollabile, mancipia di impulsi prevalente-
mente inconsci nell’essere umano: ne segue che esso acceca e non solo non favo-
risce, ma ostacola e impedisce la conoscenza del vero, la quale, invece, dovrebbe 
essere il più possibile oggettiva, fredda e disinteressata, in quanto priva di un in-
teresse, qualunque esso sia. Allorché si parla di conoscenza, spesso si ha di mira 
quanto viene conseguito dal sapere scientifi co, in cui l’oggettività presuppone la 
possibilità di verifi ca intersoggettiva, accessibile cioè, in linea di principio, a chiun-
que e quindi non propria di qualcuno o dipendente dalle soggettive peculiarità di 
qualcuno.

In secondo luogo, l’amore viene spesso associato all’altruismo e all’umanesimo, 
contrapposto all’egoismo e considerato nella sua valenza meramente ed esclusiva-
mente sociologica, sicché deve essere il più possibile universale ed esteso a tutta 
l’umanità, vista come una specie naturale. Scheler, che su questo fenomeno svi-
luppa rifl essioni profonde e suggestive1, rileva come una tale concezione nasca 
primariamente in opposizione, quasi per risentimento, nei confronti della Divinità, 
del cristiano amore di Dio, per limitarsi a individuare un rapporto che si radica e 
ha origine esclusivamente in un uomo per terminare in un altro, generico e univer-
sale, come nel suo oggetto proprio. In tal modo, non ci si rivolgerebbe al Divino 
presente nell’uomo, ma solo all’uomo come appartenente alla specie umana, come 
portatore dell’aspetto umano, e l’amore non implicherebbe un atto spirituale e 
personale, indirizzato alla persona dell’altro, nella sua irripetibile unicità, ma si 
limiterebbe a essere un semplice sentimento, quasi una forma di contagio psichico, 
attento solo agli aspetti più superfi ciali come il piacere e il dolore fi sici (importanti, 
ma non essenziali e profondi), e tenderebbe a spersonalizzarsi quanto più è pos-
sibile, per rifugiarsi preferibilmente in dimensioni istituzionali e anonime, quali 
gli enti assistenziali e di benefi cenza, alla cui azione soccorrevole competerebbe 
di eliminare le espressioni esteriori di dolore, le quali suscitano in noi sentimenti 
di depressione e forme di compassione più apparente che reale. In accordo con 
Nietzsche, Scheler ritiene che, in questi casi, si tratta solo di un egoismo masche-
rato, come dimostra il fatto che tale universale fi lantropia, tutta protesa all’amore 
verso i lontani, dissimula invece l’indifferenza o l’ostilità verso i più vicini, che 
richiederebbero, ove fossero veramente amati, un impegno più personale e incisi-
vo. Sempre in questa prospettiva, l’uguaglianza fra gli uomini, cui tale altruismo 
aspira, non consiste nel fatto che ciascuno ha valore, in quanto realizza pienamente 
se stesso e la propria individua vocazione, nonostante le differenze che per tanti 

1 Si veda, tra l’altro, M. Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen, in Vom Umsturz 
der Werte, Gesammelte Werke, Bd. 3, Francke Verlag, Bern und München 1972, pp. 33-147 (in 
particolare, pp. 96-114); tr. it. di A. Pupi, Il risentimento nella edifi cazione delle morali, Vita e 
Pensiero, Milano 1975, pp. 113-139.



5656 MICHELE LENOCIMICHELE LENOCI      Philosophical News      Philosophical News

aspetti possano sussistere, ma piuttosto individua il valore di ciascuno in una mera 
considerazione comparativa, per cui esso dipenderà solo dal confronto commisu-
rante con gli altri. L’amore, insomma, non viene più rivolto alla persona come tale, 
propria o altrui non importa, ma all’alterità dell’altro, sicché viene vissuto come 
una fuga da sé, non come un movimento positivo, ma come una reazione implici-
tamente e sostanzialmente negativa.

In terzo luogo, poiché l’amore guarda agli uomini solo nel loro essere enti di na-
tura, ne consegue che mirerà ad accrescere esclusivamente il benessere materiale in 
una dimensione quantitativa ed estensiva, cercando, come prescrive l’utilitarismo, 
di raggiungere il maggiore benessere per il maggior numero possibile di persone. 
Anche per questo aspetto, l’amore assume una curvatura assai parziale e sottolinea 
come primari ed esclusivi beni e dimensioni, che, pur essendo certamente rilevanti, 
non sono unici, né assoluti.

Parimenti, la verità viene intesa in una maniera assai limitata, con l’esclusio-
ne, non ulteriormente giustifi cata, di altri aspetti ben più rilevanti. Quando ci si 
interroga sulla verità, infatti, la si considera – nella migliore delle ipotesi – solo 
come predicato delle nostre conoscenze o del nostro discorso, che esprime quelle 
conoscenze e, quindi, essa avrebbe un valore meramente logico, gnoseologico o 
epistemologico, ma non sarebbe in grado di possedere anche una valenza onto-
logica, che competa non solo alle proposizioni che parlano delle cose, ma anche 
e primariamente alle cose stesse. A questa prospettiva altre, poi, se ne associano, 
per le quali la verità perderebbe il suo valore e, relativizzandosi, si dissolverebbe 
nelle molteplici conversazioni, tutte ugualmente legittime e tutte plausibili. In tal 
modo, la verità sarebbe anche logicamente superfl ua e nulla direbbe di proprio, né 
aggiungerebbe alcunché alla nostra conoscenza delle cose e al nostro discorso su 
di esse: i fatti tenderebbero a svanire sotto il caleidoscopio delle infi nite interpre-
tazioni. Infi ne, e ulteriormente, la pretesa di affermare la verità, sia pure in forma 
parziale e limitata ma sicura e fondata, avrebbe un ulteriore e grave svantaggio, in 
quanto implicherebbe, sul piano sociale e su quello dei rapporti interpersonali, 
un atteggiamento di intolleranza e di mancanza di rispetto nei confronti di quanti 
dissentono, contestando una particolare verità o la verità come tale. Secondo que-
sta prospettiva, infatti, la verità non ha affatto quel valore primariamente teorico 
e oggettivo, che esplicitamente pretenderebbe di possedere, ma sarebbe solo il 
frutto di pratiche sociali, storicamente tramandate, miranti a esercitare un dominio 
e aventi pertanto un valore funzionale e strumentale2.

A questo proposito va fatta un’osservazione: spesso queste annotazioni pole-
miche circa i presunti effetti totalitari, impliciti nell’ammissione di una verità o 
nell’aspirazione a una conoscenza vera e giustifi cata, poggiano su un’equivalenza 
tra verità, verità assoluta e verità totale e compiuta, quale, ad esempio, poteva 

2 In proposito si veda fra l’altro, di G. Vattimo, Addio alla verità, Meltemi, Roma 2009; ancor 
prima, e all’origine di tutte le rifl essioni e gli approfondimenti successivi, si può leggere: Id., 
Dialettica, differenza, pensiero debole, in AA.VV., Il pensiero debole, a cura di G. Vattimo e P.A. 
Rovatti, Feltrinelli, Milano 1983, pp. 12-28.



Philosophical News      Philosophical News      SI PUÒ AMARE LA VERITÀ?SI PUÒ AMARE LA VERITÀ? 57 57

valere nella concezione hegeliana, al termine del processo dialettico, grazie al qua-
le si sarebbe necessariamente pervenuti al sapere assoluto, come sapere assoluto 
dell’assoluto. Ora non è detto che questa equivalenza sia affermata da tutti quanti 
difendono il valore della verità e di una conoscenza vera, che può essere rigorosa 
ma parziale e limitata.

Come si evince da quanto precede, anche in questo caso si ha una visione falsata 
e della verità si offre una prospettiva riduttiva, meramente utilitarista e sociolo-
gista, come aveva modo di denunciare Augusto Del Noce, in una sua puntuale 
analisi condotta in tempi non sospetti3. Va smarrita, pertanto, la considerazione 
del vero come trascendentale, come rilevante per ogni ente e decisivo anche per 
l’intera esistenza umana, oltre che per la conoscenza.

2. Un’alternativa possibile2. Un’alternativa possibile

Un’alternativa alla prospettiva ora delineata consente di allargare il discorso e 
di trovare una connessione tra amore e verità, nel senso indicato dalle tre tesi pro-
poste all’inizio. Intenderei soprattutto fare riferimento alla lunga tradizione che, 
richiamandosi al pensiero greco, in particolare platonico e aristotelico, attraverso 
autori come Agostino, Anselmo e Tommaso (e in loro riprese contemporanee) invi-
ta a un cambiamento di prospettiva, a una metanoia, mentre ha come suo punto di 
movenza la rifl essione sull’esperienza concreta di fede, resa possibile dall’annuncio 
salvifi co del Cristianesimo. Tale mutamento vuole insieme essere un allargamento 
e un approfondimento, che non intende affatto negare gli aspetti positivi emersi 
nelle precedenti rifl essioni ma ne suggerisce appunto un’integrazione, per evitare 
che considerazioni parziali (e, entro certi limiti, pienamente corrette) pretendano 
di valere come punti di vista esaustivi, capaci di escludere altre alternative possibili 
e plausibili.

Proprio per quanto riguarda l’amore, la prospettiva cristiana innova radical-
mente rispetto alla prospettiva greca: l’amore è certamente una passione (e, infatti, 
Tommaso dice che “amor signifi catur per ignem”), ma non è solo questo; come 
osserva Scheler, qui si ha a che fare con un atto intrinsecamente personale e spi-
rituale, che è espressione di sovrabbondanza e di dono gratuito, che si partecipa 
e strutturalmente si pone in relazione, come è attestato dal fatto che in teologia 
l’amore è anche il nome dello Spirito Santo, al punto che nella Trinità esso viene 
ipostatizzato. Mentre nel pensiero greco l’amore è una tendenza acquisitiva, che 
implica un movimento dal meno al più, nel cristianesimo si ha un’inversione in un 
tale movimento, giacché «ora non vale più l’assioma greco secondo cui l’amore sa-
rebbe un movimento dell’inferiore verso il superiore, […], dell’uomo verso un Dio 
che da parte sua è privo d’amore, del malvagio verso il migliore. Nel cristianesimo, 
infatti, un amoroso atto di condiscendenza del superiore verso l’inferiore, di Dio 

3 A. Del Noce, Il problema politico dei cattolici, Unione Italiana per il Progresso della Cul-
tura, Roma 1967, pp. 23-28; pp. 32-35.



5858 MICHELE LENOCIMICHELE LENOCI      Philosophical News      Philosophical News

verso l’uomo, del santo verso il peccatore e così via, viene ascritto all’essenza stessa 
di “chi è superiore”, quindi anche di “chi è superiore in senso assoluto”, ovvero di 
Dio»4. In questa prospettiva l’amore è segno di sovrabbondanza, che gratuitamen-
te si effonde, e non di una mancanza da colmare, e un tale movimento, inizialmente 
divino, è partecipato all’uomo, creato a immagine e somiglianza di Dio, che con 
il suo amore fi nito corrisponde, pro modulo suo, all’amore principiale e infi nito 
di Dio, amando Dio e le creature in Dio. Esso è anche primariamente positivo e 
costruttivo, proprio perché non è frutto del (e non si tramuta nel) risentimento, 
che tende ad abbassare, ma nasce dalla dedizione fi duciosa, che mira a elevare. 
L’animo risentito, infatti, consapevole della propria strutturale inferiorità, fi nge di 
prediligere chi è inferiore a lui, ma, in effetti, esprime solo il suo odio verso quanto 
è superiore ed è fuori dalla sua portata.

L’amore implica, nell’uomo, un appetito naturale, sensibile e intellettuale, a si-
gnifi care la profonda unità tra la componente spirituale e la componente corporea. 
Esso è un movimento che non è e, insieme, è soggettivo: non lo è, in quanto non è 
ripiegato su se stesso, è primariamente intenzionale e, quindi, è aperto all’altro da 
sé, e nell’altro coglie il valore più alto, il fi ne che l’altro è chiamato ad attuare e in 
cui si realizza e fi orisce pienamente; così concepito, l’atto di amore «semper tendit 
in duo: scilicet in bonum quod quis vult alicui; et in eum cui quis vult bonum»5; 
esso vuole il bene dell’amato e comporta una connaturalità con l’amato. In tal 
modo, non è arbitrario o frutto di un’opzione soggettiva, che pretenda di porre 
o di creare i valori; anzi, all’amore compete solo di riconoscere quel bene che 
oggettivamente si dà, a prescindere da gusti o desideri privati. Per questo aspetto, 
l’amore è rivelativo e non costitutivo del bene; è intenzionale e, pertanto, aperto al 
dato in tutta la sua ampiezza e non limitato alla dimensione puramente empirica 
dell’utile materiale; esso aiuta a scoprire valori che non sono realizzati, anche se 
dovrebbero esserlo, perché costituirebbero ciò a cui certi enti sono destinati; se poi 
questi enti sono persone, l’amore, aiutando a cogliere il valore più alto cui esse de-
vono tendere, indica anche la meta cui sono chiamate, cioè la loro vocazione. Viene 
così eliminato ogni rimando soggettivistico o emotivistico: volere bene a qualcuno 
signifi ca volere il bene di qualcuno; ne consegue che si può anche amare se stessi, 
nella misura in cui si tenda a cogliere e attuare la propria vocazione, così come 
può accadere, benché ciò appaia paradossale, che io ami un altro più di quanto 
costui ami se stesso, giacché io potrei percepire quel fi ne e quella chiamata che egli 
ancora non afferra. In questa concezione, infi ne, scompare il pregiudizio per cui 
l’amore sarebbe cieco e accecante, ostacolo più che sostegno per una conoscenza 
obiettiva e vera.

4 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, in Schrifen zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Ge-
sammelte Werke, Bd. 6, Francke, Bern und München 1963, p. 88; tr. it. di E. Simonotti, Amore e 
conoscenza, Morcelliana, Brescia 2009, pp. 58-59. Si veda pure la traduzione, con testo tedesco a 
fronte curata da L. Iannascoli, Liebe und Erkenntnis. Amore e conoscenza, Aracne, Roma 2010.

5 Thomae Aquinatis Summa Theologiae, Ia, 20, 1, ad 3. Si veda pure: Summa Thologiae, Ia 

IIae, 26, 4, c. 



Philosophical News      Philosophical News      SI PUÒ AMARE LA VERITÀ?SI PUÒ AMARE LA VERITÀ? 59 59

D’altro lato, l’amore è un atto pienamente soggettivo, in quanto è espressione 
dell’intera persona e a esso l’intera persona coopera: l’ordo amoris, cui una persona 
si ispira, costituisce la determinazione della sua scala di valori, del suo ordine di 
preferenze, e rivela la meta cui essa tende: «Chi ha l’ordo amoris di un uomo ha 
l’uomo stesso». Scheler perviene a questa conclusione dopo aver osservato che il 
concetto di ordo amoris ha una valenza normativa e descrittiva: non è primaria-
mente un insieme di norme ma costituisce la «conoscenza dell’ordine gerarchico 
in cui si trovano tutti i possibili aspetti che nelle cose sono degni d’essere amati, un 
ordine gerarchico strutturato appunto in base al valore intrinseco e appropriato a 
queste stesse cose. Tale conoscenza è il problema centrale dell’etica intera. Ma il 
vertice massimo raggiungibile dell’uomo sarebbe amare le cose al più possibile nel 
modo in cui le ama Dio e nel proprio atto d’amore esperire l’armonico incontrarsi 
dell’atto divino e dell’atto umano in un unico e medesimo punto del mondo dei 
valori». Sul piano descrittivo, «l’ordo amoris è infatti il mezzo per rinvenire […] la 
struttura più semplice delle fi nalità più elementari presenti nel nucleo della perso-
na, che agisce appunto conformemente a fi ni; l’ordo amoris diventa dunque il mez-
zo per scoprire la formula etica fondamentale in base alla quale il soggetto esiste e 
vive dal punto di vista morale»6. Da queste parole si arguisce come la dimensione 
soggettiva e quella oggettiva si richiamino e si integrino: infatti, l’attività più pro-
fonda del soggetto personale è orientata alla fi nalità oggettiva cui esso è chiamato; 
certamente, stante la libertà e la possibilità di trasgredire, le due dimensioni non 
necessariamente coincidono, sicché vanno distinti il momento normativo da quello 
descrittivo, anche se sono complementari e, in linea di principio, dovrebbero ar-
monicamente incontrarsi.

In modo analogo, la nozione di verità può ricevere un ampliamento rispetto 
alle impostazioni post-moderne. A fi anco della verità attribuita alla conoscenza 
e all’asserzione, anzi a suo fondamento, sta la verità delle cose, intesa come veri-
tà ontologica, cioè come il valore intrinseco che esse realizzano e il senso che in 
esse è stato immesso dal loro Creatore, sicché divengono intelligibili. Pieper, che 
a questo tema ha dedicato rifl essioni profonde e storicamente assai documentate, 
scrive: «se, infatti, la verità dell’ente consiste nella sua relazionalità all’intelletto, e 
se, d’altra parte, il rapporto tra essere oggettivo e intelletto conoscente trova la sua 
più compiuta, specifi ca ed essenziale realizzazione nel reciproco rapporto dell’in-
telletto creativo alla sua opera, allora ne consegue questo: che “ogni cosa è assolu-
tamente (absolute) vera in virtù della sua ordinazione all’intelletto conoscente da 
cui essa dipende”. La verità di una realtà concreta può dunque essere affermata, 
nel senso più proprio del termine, nella misura in cui la forma interiore di tale real-
tà riproduce un archetipo che risiede in un intelletto creatore, ossia creativamente 
conoscente»7. La verità delle cose – il trascendentale verum – è, pertanto, rifl esso 

6 M. Scheler, Ordo amoris, in Schriften aus dem Nachlaß I, Gesammelte Werke, Bd. 10, 
Francke, Bern und München 1986, pp. 347-348; tr. it. di E. Simonotti, Ordo amoris, Morcel-
liana, Brescia 2008, pp. 50-52.

7 J. Pieper, Verità delle cose. Un’indagine sull’antropologia del Medio Evo, tr. it. di L. Frattini, 
Editrice Massimo, Milano 1981, p. 65.



6060 MICHELE LENOCIMICHELE LENOCI      Philosophical News      Philosophical News

di quell’amore di Dio, provvidente e buono, che si effonde, creando il mondo se-
condo un progetto e, nel mondo, l’uomo a sua immagine. Poiché il bene è diffusivo 
di sé, l’amore, che tende al bene più alto, è intrinsecamente generativo e creativo.

La verità ontologica riguarda l’essenziale, che sfugge agli occhi dei sensi e a una 
comprensione solo superfi ciale, e immette nel mondo una componente dinamica, 
che nell’uomo diventa storia, concepita come il tempo dato al singolo e alla comu-
nità umana per realizzare se stessi, secondo scelte libere e responsabili, adempien-
do quel progetto, cioè quella vocazione che li costituisce, a cui sono stati chiamati 
e a cui aspirano. E poiché tale compito è affi dato alla libera iniziativa, il cammino 
della storia non è necessariamente un percorso di progresso ascensionale, ma può 
conoscere anche ostacoli, soste o involuzioni. La realizzazione, cui si è vocati, può 
anche venire tradita.

La verità ontologica, infi ne, non ha solo un carattere universale, valido per tutti 
gli enti e per tutti gli uomini, ma, come ben si comprende da quanto fi nora detto, 
si particolarizza, e ciò assume nell’uomo un peculiare rilievo. Anche qui non vie-
ne meno l’oggettività, né si scade nell’arbitrio delle opzioni, giacché l’oggettività 
implica l’universalità solo nel senso che unicamente gli aspetti universali possono 
essere colti dal nostro intelletto, e quindi oggettivati, e su di essi si potrà incontrare 
un consenso intersoggettivo. Delle dimensioni oggettive particolari e personali non 
ci potrà essere una comprensione intellettiva, né una conoscenza; sicché, anche 
per questo motivo, siamo invitati a non giudicare le singole persone, di cui non 
riusciamo a penetrare intellettualmente l’intimo nocciolo spirituale, che ispira le 
loro scelte e decisioni. Eppure quel progetto, cui ciascuno è chiamato, costituisce 
il senso e il valore intrinseco (non estrinseco o attribuito da altri) della propria 
esistenza, che solo Dio pienamente conosce e può adeguatamente giudicare; esso 
è una sintesi di chiamata e di libera risposta ed è un vivente dialogo, quasi iposta-
tizzato, una relazione costitutiva che si sviluppa nella storia e lì decide le sue sorti.

3. Considerazioni conclusive3. Considerazioni conclusive

Da quanto fi nora detto si comprende perché solo la verità possa essere autentica-
mente oggetto d’amore, in quanto il retto amore è diretto primariamente alla verità 
delle cose e, in particolare, alla verità delle persone, al senso più alto e profondo 
che esse esprimono. L’amore stesso, che costituisce il grembo da cui germinano e 
da cui sono permeate conoscenza, volontà ed emozioni, consente di vedere oltre le 
apparenze, di trascendere il transeunte, di non farsi ingannare e condizionare dalle 
contingenze, per cogliere ciò che gli occhi sensibili non riescono ad afferrare. Esso 
ha la capacità dinamica di tendere (e di aiutare gli altri a tendere) a ciò che più e 
meglio valorizza le cose e realizza le persone e, mentre rivela una connaturalità con 
quanto è amato, assolve pure un importante compito educativo, in quanto genera 
e fa crescere esistenzialmente chi viene amato.

In secondo luogo, l’amore ha anche la capacità di ampliare le nostre attitudini 
a conoscere. A questo proposito Scheler cita un passo di Goethe: «non si acquista 



Philosophical News      Philosophical News      SI PUÒ AMARE LA VERITÀ?SI PUÒ AMARE LA VERITÀ? 61 61

conoscenza se non di ciò che si ama, e quanto più profonda e completa essa ha da 
essere, tanto più intenso forte e vivo deve essere l’amore, anzi la passione»8. Viene 
così rifi utata la tesi per cui l’amore accecherebbe e ostacolerebbe la conoscenza; 
anzi, esso soltanto rende accessibile il dato e amplia il campo del conoscibile, esten-
dendo quindi l’ambito del vero. Trattando della concezione agostiniana, Scheler 
osserva come gli atti d’amore non siano semplicemente destinati ad aggiungersi a 
un contenuto sensitivo e percettivo autonomo, e acquisito tramite l’esclusiva atti-
vità intellettuale, ma siano «atti assolutamente primari, nonché fondanti rispetto a 
tutti gli altri atti mediante i quali il nostro spirito coglie in generale un “possibile” 
oggetto. Essi sono il comune fondamento dei giudizi, delle percezioni, delle rap-
presentazioni, dei ricordi, delle intenzioni di signifi cato che si rivolgono al mede-
simo oggetto». Infatti, senza un interessamento per qualcosa, non può esserci una 
sensazione o una rappresentazione; tale interessamento orienta la nostra capacità 
selettiva, in modo che alcune tra le cose oggettivamente percepibili diventino effet-
tivamente contenuto del nostro pensiero; e questo interesse è guidato dall’amore. 
Ma, secondo Scheler, Agostino va oltre questa concezione che potrebbe, con qual-
che integrazione, essere fatta risalire alla descrizione platonica dell’eros come via 
e metodo per la conoscenza. La nostra capacità percettiva e il suo accrescimento 
in funzione dell’incremento dell’interesse «non sono per Agostino semplicemente 
attività del soggetto conoscente che penetra in un oggetto già in sé compiuto, ma 
sono anche reazioni di risposta dell’oggetto stesso: un “darsi”, “dischiudersi” e 
“aprirsi”, ovvero un autentico rivelarsi da parte dell’oggetto. V’è per così dire un 
“domandare” dell’“amore” a cui il mondo “risponde”, “schiudendo” se stesso e 
giungendo solamente in tal modo alla sua piena esistenza e al suo pieno valore. Così 
per Agostino la stessa realizzazione della conoscenza “naturale” del mondo, se 
considerata nell’ottica di ciò che la rende oggettivamente possibile, acquisisce un 
“carattere di rivelazione”»9. Si vede come amore e conoscenza siano correlati e 
come l’incremento del primo renda possibile un allargamento della seconda.

Infi ne, il riferimento alla verità consente che l’amore sia completo e integrale 
in tutte le sue dimensioni, soprattutto in quelle più profonde, evitando riduzio-
ni ai soli aspetti utilitaristici, istintivi o sentimentalistici (senza, naturalmente, che 
l’istinto, il sentimento o l’utile abbiano ad essere negati o ignorati). Un tale amore 
si rivela raffi nato e delicato, capace di cogliere le sottigliezze (e le ambiguità e dop-
piezze) dell’essere umano; ma, al pari di tutto quanto è delicato, è anche fragile. 
Esso, pertanto, genera la speranza che, nonostante ogni fragilità e insicurezza, il 
cammino verso una piena rivelazione del senso coincida con una tensione effettiva 
al valore più alto, secondo una modalità in cui ontologia e assiologia manifestano 
la loro coappartenenza. Il motto paolino “spes contra spem” trova nell’antica sa-
pienza dei greci e nel detto di Eraclito un’anticipazione e un contrappunto: «se 
uno non spera, non potrà trovare l’insperabile, perché esso è diffi cile da trovare 

8 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, cit., p. 77; tr. it., p. 31. Il passo è ricavato da una lettera 
di Goethe a Jacobi del 10 maggio 1812.

9 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, cit., pp. 95-97; tr. it., pp. 76-79.



6262 MICHELE LENOCIMICHELE LENOCI      Philosophical News      Philosophical News

e impervio» (Fr. 18). Chi anima, ravviva e sorregge la speranza, affi nché non sia 
utopistica, ingannevole o velleitaria, è l’atto di un retto ordo amoris tendente alla 
verità.

Michele Lenoci
Università Cattolica del Sacro Cuore

michele.lenoci@unicatt.it

Michele Lenoci insegna Storia della fi losofi a contemporanea e Ontologia e metafi sica presso 
l’Università Cattolica di Milano, dove dal 2002 è preside della facoltà di Scienze della forma-
zione. Si è occupato, fra l’altro, del pensiero austriaco e tedesco tra Otto e Novecento, con 
particolare attenzione a Brentano, Meinong e alle origini della fenomenologia husserliana. Ha 
approfondito anche il personalismo scheleriano e le sue applicazioni, nonché i rapporti tra feno-
menologia e fi losofi a dell’esistenza. Si interessa anche alle tematiche ontologiche nella fi losofi a di 
indirizzo analitico. Su questi temi ha pubblicato volumi e articoli. 


