Michele Lenoci
S7 puod amare la verita?"

This essay intends to defend three statements: truth can be loved; thanks to love
the range of truths can be widened in extension and breadth as in intension and
depth; truth gives the act of love its real value and permits to experience love in the
right way. A survey of post-modern philosophical situation points out that truth and
love are explained in a restricted empirical manner, influenced by naturalism. Clas-
sical philosophical tradition (Aristotle and Thomas) and contemporary thinkers like
Scheler make possible to understand love as aiming at the greatest value of persons
and things and truth as not only referred to knowing and reasoning, but also to the
ontological realm of things themselves.

Per rispondere a questa domanda, fondamentale per I’esistenza umana e parti-
colarmente significativa nell’attuale temperie culturale, mi proporrei di esporre e
difendere le seguenti tre tesi:

1) solo la verita puo e deve essere veramente amata;

2) 'amore consente di allargare I'ambito delle verita conosciute, in estensione e
ampiezza, come in intensita e profondita;

3) la verita rettifica, verifica e rende autentico I’atto di amore, cosicché solo la veri-
ta consente di vivere autenticamente ’amore.

1. La situazione attuale

A questo scopo puo essere utile premettere alcune riflessioni relativamente alla
situazione attuale, quale si presenta, nell’epoca della post-modernita, sul piano cul-
turale, prima ancora che su quello pit specificamente filosofico. In una prospettiva
generale, anche se non generica o imprecisa, si puo dire che, riguardo all’amore e
alla verita, prevalgano concezioni tendenzialmente riduttive e ristrette, vale a dire
tali che delimitano ’estensione e I'intensione di questi termini ad ambiti molto pit

* Relazione tenuta in occasione della presentazione della presente rivista presso 'Universita
Cattolica del Sacro Cuore — Milano, 15 ottobre 2010.



Philosophical News  SiPud AMARE LA VERITA? 55

limitati e meno rilevanti di quelli a cui essi potrebbero legittimamente estendersi,
sicché la possibilita stessa di amare la verita appare paradossale o ingannevole.

Allorché ci si riferisce all’amore, infatti, esso viene in genere ridotto a pulsione
istintiva, arbitraria, irrazionale e incontrollabile, mancipia di impulsi prevalente-
mente inconsci nell’essere umano: ne segue che esso acceca e non solo non favo-
risce, ma ostacola e impedisce la conoscenza del vero, la quale, invece, dovrebbe
essere il pitt possibile oggettiva, fredda e disinteressata, in quanto priva di un in-
teresse, qualunque esso sia. Allorché si parla di conoscenza, spesso si ha di mira
quanto viene conseguito dal sapere scientifico, in cui 'oggettivita presuppone la
possibilita di verifica intersoggettiva, accessibile cio¢, in linea di principio, a chiun-
que e quindi non propria di qualcuno o dipendente dalle soggettive peculiarita di
qualcuno.

In secondo luogo, I'amore viene spesso associato all’altruismo e all’'umanesimo,
contrapposto all’egoismo e considerato nella sua valenza meramente ed esclusiva-
mente sociologica, sicché deve essere il piti possibile universale ed esteso a tutta
I'umanita, vista come una specie naturale. Scheler, che su questo fenomeno svi-
luppa riflessioni profonde e suggestive!, rileva come una tale concezione nasca
primariamente in opposizione, quasi per risentimento, nei confronti della Divinita,
del cristiano amore di Dio, per limitarsi a individuare un rapporto che si radica e
ha origine esclusivamente in un uomo per terminare in un altro, generico e univer-
sale, come nel suo oggetto proprio. In tal modo, non ci si rivolgerebbe al Divino
presente nell’'uomo, ma solo all'uomo come appartenente alla specie umana, come
portatore dell’aspetto umano, e 'amore non implicherebbe un atto spirituale e
personale, indirizzato alla persona dell’altro, nella sua irripetibile unicita, ma si
limiterebbe a essere un semplice sentimento, quasi una forma di contagio psichico,
attento solo agli aspetti pit superficiali come il piacere e il dolore fisici (importanti,
ma non essenziali e profondi), e tenderebbe a spersonalizzarsi quanto pitl € pos-
sibile, per rifugiarsi preferibilmente in dimensioni istituzionali e anonime, quali
gli enti assistenziali e di beneficenza, alla cui azione soccorrevole competerebbe
di eliminare le espressioni esteriori di dolore, le quali suscitano in noi sentimenti
di depressione e forme di compassione piti apparente che reale. In accordo con
Nietzsche, Scheler ritiene che, in questi casi, si tratta solo di un egoismo masche-
rato, come dimostra il fatto che tale universale filantropia, tutta protesa all’amore
verso i lontani, dissimula invece I'indifferenza o lostilita verso i pit vicini, che
richiederebbero, ove fossero veramente amati, un impegno piti personale e incisi-
vo. Sempre in questa prospettiva, I'uguaglianza fra gli uomini, cui tale altruismo
aspira, non consiste nel fatto che ciascuno ha valore, in quanto realizza pienamente
se stesso e la propria individua vocazione, nonostante le differenze che per tanti

1 Siveda, tra I'altro, M. Scheler, Das Ressentiment i Aufbau der Moralen, in Von: Umisturz
der Werte, Gesammelte Werke, Bd. 3, Francke Verlag, Bern und Miinchen 1972, pp. 33-147 (in
particolare, pp. 96-114); tr. it. di A. Pupi, I/ risentimento nella edificazione delle morali, Vita e
Pensiero, Milano 1975, pp. 113-139.



56 MicHeLe Lenoct  Philosophical News

aspetti possano sussistere, ma piuttosto individua il valore di ciascuno in una mera
considerazione comparativa, per cui esso dipendera solo dal confronto commisu-
rante con gli altri. I’ amore, insomma, non viene pit rivolto alla persona come tale,
propria o altrui non importa, ma all’alterita dell’altro, sicché viene vissuto come
una fuga da sé, non come un movimento positivo, ma come una reazione implici-
tamente e sostanzialmente negativa.

In terzo luogo, poiché 'amore guarda agli uomini solo nel loro essere enti di na-
tura, ne consegue che mirera ad accrescere esclusivamente il benessere materiale in
una dimensione quantitativa ed estensiva, cercando, come prescrive Iutilitarismo,
di raggiungere il maggiore benessere per il maggior numero possibile di persone.
Anche per questo aspetto, I'amore assume una curvatura assai patziale e sottolinea
come primari ed esclusivi beni e dimensioni, che, pur essendo certamente rilevanti,
non sono unici, né assoluti.

Parimenti, la verita viene intesa in una maniera assai limitata, con I’esclusio-
ne, non ulteriormente giustificata, di altri aspetti ben pit rilevanti. Quando ci si
interroga sulla verita, infatti, la si considera — nella migliore delle ipotesi — solo
come predicato delle nostre conoscenze o del nostro discorso, che esprime quelle
conoscenze e, quindi, essa avrebbe un valore meramente logico, gnoseologico o
epistemologico, ma non sarebbe in grado di possedere anche una valenza onto-
logica, che competa non solo alle proposizioni che parlano delle cose, ma anche
e primariamente alle cose stesse. A questa prospettiva altre, poi, se ne associano,
per le quali la verita perderebbe il suo valore e, relativizzandosi, si dissolverebbe
nelle molteplici conversazioni, tutte ugualmente legittime e tutte plausibili. In tal
modo, la verita sarebbe anche logicamente superflua e nulla direbbe di proprio, né
aggiungerebbe alcunché alla nostra conoscenza delle cose e al nostro discorso su
di esse: i fatti tenderebbero a svanire sotto il caleidoscopio delle infinite interpre-
tazioni. Infine, e ulteriormente, la pretesa di affermare la verita, sia pure in forma
parziale e limitata ma sicura e fondata, avrebbe un ulteriore e grave svantaggio, in
quanto implicherebbe, sul piano sociale e su quello dei rapporti interpersonali,
un atteggiamento di intolleranza e di mancanza di rispetto nei confronti di quanti
dissentono, contestando una particolare verita o la verita come tale. Secondo que-
sta prospettiva, infatti, la verita non ha affatto quel valore primariamente teorico
e oggettivo, che esplicitamente pretenderebbe di possedere, ma sarebbe solo il
frutto di pratiche sociali, storicamente tramandate, miranti a esercitare un dominio
e aventi pertanto un valore funzionale e strumentale?.

A questo proposito va fatta un’osservazione: spesso queste annotazioni pole-
miche circa i presunti effetti totalitari, impliciti nell’ammissione di una verita o
nell’aspirazione a una conoscenza vera e giustificata, poggiano su un’equivalenza
tra verita, verita assoluta e verita totale e compiuta, quale, ad esempio, poteva

2 In proposito si veda fra I’altro, di G. Vattimo, Addio alla verita, Meltemi, Roma 2009; ancor
prima, e all’origine di tutte le riflessioni e gli approfondimenti successivi, si puod leggere: Id.,
Dialettica, differenza, pensiero debole, in AANV., Il pensiero debole, a cura di G. Vattimo e P.A.
Rovatti, Feltrinelli, Milano 1983, pp. 12-28.



Philosophical News  SiPud AMARE LA VERITA? 57

valere nella concezione hegeliana, al termine del processo dialettico, grazie al qua-
le si sarebbe necessariamente pervenuti al sapere assoluto, come sapere assoluto
dell’assoluto. Ora non ¢ detto che questa equivalenza sia affermata da tutti quanti
difendono il valore della verita e di una conoscenza vera, che puo essere rigorosa
ma patziale e limitata.

Come si evince da quanto precede, anche in questo caso si ha una visione falsata
e della verita si offre una prospettiva riduttiva, meramente utilitarista e sociolo-
gista, come aveva modo di denunciare Augusto Del Noce, in una sua puntuale
analisi condotta in tempi non sospetti’. Va smarrita, pertanto, la considerazione
del vero come trascendentale, come rilevante per ogni ente e decisivo anche per
'intera esistenza umana, oltre che per la conoscenza.

2. Un‘alternativa possibile

Un’alternativa alla prospettiva ora delineata consente di allargare il discorso e
di trovare una connessione tra amore e verita, nel senso indicato dalle tre tesi pro-
poste all’inizio. Intenderei soprattutto fare riferimento alla lunga tradizione che,
richiamandosi al pensiero greco, in particolare platonico e aristotelico, attraverso
autori come Agostino, Anselmo e Tommaso (e in loro riprese contemporanee) invi-
ta a un cambiamento di prospettiva, a una mzetanoia, mentre ha come suo punto di
movenza la riflessione sull’esperienza concreta di fede, resa possibile dall’annuncio
salvifico del Cristianesimo. Tale mutamento vuole insieme essere un allargamento
e un approfondimento, che non intende affatto negare gli aspetti positivi emersi
nelle precedenti riflessioni ma ne suggerisce appunto un’integrazione, per evitare
che considerazioni parziali (e, entro certi limiti, pienamente corrette) pretendano
di valere come punti di vista esaustivi, capaci di escludere altre alternative possibili
e plausibili.

Proprio per quanto riguarda I’'amore, la prospettiva cristiana innova radical-
mente rispetto alla prospettiva greca: 'amore & certamente una passione (e, infatti,
Tommaso dice che “amor significatur per ignem”), ma non ¢ solo questo; come
osserva Scheler, qui si ha a che fare con un atto intrinsecamente personale e spi-
rituale, che & espressione di sovrabbondanza e di dono gratuito, che si partecipa
e strutturalmente si pone in relazione, come ¢ attestato dal fatto che in teologia
I’amore ¢ anche il nome dello Spirito Santo, al punto che nella Trinita esso viene
ipostatizzato. Mentre nel pensiero greco I’amore ¢ una tendenza acquisitiva, che
implica un movimento dal meno al piti, nel cristianesimo si ha un’inversione in un
tale movimento, giacché «ora non vale pit I’assioma greco secondo cui 'amore sa-
rebbe un movimento dell’inferiore verso il superiore, [...], dell'uomo verso un Dio
che da parte sua & privo d’amore, del malvagio verso il migliore. Nel cristianesimo,
infatti, un amzoroso atto di condiscendenza del superiore verso I'inferiore, di Dio

3 A. Del Noce, I/ problema politico dei cattolicz, Unione Italiana per il Progresso della Cul-
tura, Roma 1967, pp. 23-28; pp. 32-35.



58 MicHeLe Lenoct  Philosophical News

verso 'uomo, del santo verso il peccatore e cosi via, viene ascritto all’essenza stessa
di “chi & superiore”, quindi anche di “chi & superiore in senso assoluto”, ovvero di
Dio»*. In questa prospettiva 'amore ¢ segno di sovrabbondanza, che gratuitamen-
te si effonde, e non di una mancanza da colmare, e un tale movimento, inizialmente
divino, ¢ partecipato all'uomo, creato a immagine e somiglianza di Dio, che con
il suo amore finito corrisponde, pro modulo suo, all’amore principiale e infinito
di Dio, amando Dio e le creature in Dio. Esso & anche primariamente positivo e
costruttivo, proprio perché non ¢ frutto del (e non si tramuta nel) risentimento,
che tende ad abbassare, ma nasce dalla dedizione fiduciosa, che mira a elevare.
L’animo risentito, infatti, consapevole della propria strutturale inferiorita, finge di
prediligere chi ¢ inferiore a lui, ma, in effetti, esprime solo il suo odio verso quanto
¢ superiore ed ¢ fuori dalla sua portata.

L’amore implica, nell’'uomo, un appetito naturale, sensibile e intellettuale, a si-
gnificare la profonda unita tra la componente spirituale e la componente corporea.
Esso & un movimento che non ¢ e, insieme, & soggettivo: non lo ¢, in quanto non &
ripiegato su se stesso, & primariamente intenzionale e, quindi, ¢ aperto all’altro da
sé, e nell’altro coglie il valore pil alto, il fine che I'altro ¢ chiamato ad attuare e in
cui si realizza e fiorisce pienamente; cosi concepito, ’atto di amore «semper tendit
in duo: scilicet in bonum quod quis vult alicui; et in eum cui quis vult bonum»?;
esso vuole il bene dell’amato e comporta una connaturalita con 'amato. In tal
modo, non & arbitrario o frutto di un’opzione soggettiva, che pretenda di porre
o di creare i valori; anzi, all’Tamore compete solo di riconoscere quel bene che
oggettivamente si da, a prescindere da gusti o desideri privati. Per questo aspetto,
I’amore ¢ rivelativo e non costitutivo del bene; ¢ intenzionale e, pertanto, aperto al
dato in tutta la sua ampiezza e non limitato alla dimensione puramente empirica
dell’utile materiale; esso aiuta a scoprire valori che non sono realizzati, anche se
dovrebbero esserlo, perché costituirebbero cid a cui certi enti sono destinati; se poi
questi enti sono persone, 'amore, aiutando a cogliere il valore pit alto cui esse de-
vono tendere, indica anche la meta cui sono chiamate, cioé la loro vocazione. Viene
cosi eliminato ogni rimando soggettivistico o emotivistico: volere bene a qualcuno
significa volere il bene di qualcuno; ne consegue che si puo anche amare se stessi,
nella misura in cui si tenda a cogliere e attuare la propria vocazione, cosi come
puo accadere, benché cid appaia paradossale, che io ami un altro pit di quanto
costui ami se stesso, giacché io potrei percepire quel fine e quella chiamata che egli
ancora non afferra. In questa concezione, infine, scompare il pregiudizio per cui
I’amore sarebbe cieco e accecante, ostacolo pitl che sostegno per una conoscenza
obiettiva e vera.

4 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, in Schrifen zur Soziologie und Weltanschauungslebre, Ge-
sammelte Werke, Bd. 6, Francke, Bern und Miinchen 1963, p. 88; tr. it. di E. Simonotti, Anzore e
conoscenza, Morcelliana, Brescia 2009, pp. 58-59. Si veda pure la traduzione, con testo tedesco a
fronte curata da L. Iannascoli, Lzebe und Erkenntnis. Amore e conoscenza, Aracne, Roma 2010.

5 Thomae Aquinatis Summa Theologiae, 14, 20, 1, ad 3. Si veda pure: Summa Thologiae, T*
II%, 26, 4, c.



Philosophical News  SiPud AMARE LA VERITA? 59

D’altro lato, I’amore ¢ un atto pienamente soggettivo, in quanto & espressione
dell’intera persona e a esso I'intera persona coopera: I'ordo amoris, cui una persona
si ispira, costituisce la determinazione della sua scala di valori, del suo ordine di
preferenze, e rivela la meta cui essa tende: «Chi ha ['ordo amoris di un uomo ha
l'uomo stesso». Scheler perviene a questa conclusione dopo aver osservato che il
concetto di ordo amoris ha una valenza normativa e descrittiva: non & primaria-
mente un insieme di norme ma costituisce la «conoscenza dell’ordine gerarchico
in culi si trovano tutti i possibili aspett: che nelle cose sono degni d’essere amati, un
ordine gerarchico strutturato appunto in base al valore intrinseco e appropriato a
queste stesse cose. Tale conoscenza ¢ il problema centrale dell’etica intera. Ma il
vertice massimo raggiungibile dell'uomo sarebbe amare le cose al piti possibile nel
modo in cui le ama Dio e nel proprio atto d’amore esperire I’armonico incontrarsi
dell’atto divino e dell’atto umano in un unico e medesimo punto del mondo dei
valori». Sul piano descrittivo, «l’ordo amoris & infatti il mezzo per rinvenire [...] la
struttura pit semplice delle finalita piti elementari presenti nel nucleo della perso-
na, che agisce appunto conformemente a fini; 'ordo amoris diventa dunque il mez-
zo per scoprire la formula etica fondamentale in base alla quale il soggetto esiste e
vive dal punto di vista morale»®. Da queste parole si arguisce come la dimensione
soggettiva e quella oggettiva si richiamino e si integrino: infatti, I’attivita piti pro-
fonda del soggetto personale & orientata alla finalita oggettiva cui esso & chiamato;
certamente, stante la liberta e la possibilita di trasgredire, le due dimensioni non
necessariamente coincidono, sicché vanno distinti il momento normativo da quello
descrittivo, anche se sono complementari e, in linea di principio, dovrebbero ar-
monicamente incontrarsi.

In modo analogo, la nozione di verita puo ricevere un ampliamento rispetto
alle impostazioni post-moderne. A fianco della verita attribuita alla conoscenza
e all’asserzione, anzi a suo fondamento, sta la verita delle cose, intesa come veri-
ta ontologica, cioé come il valore intrinseco che esse realizzano e il senso che in
esse ¢ stato immesso dal loro Creatore, sicché divengono intelligibili. Pieper, che
a questo tema ha dedicato riflessioni profonde e storicamente assai documentate,
scrive: «se, infatti, la verita dell’ente consiste nella sua relazionalita all’intelletto, e
se, d’altra parte, il rapporto tra essere oggettivo e intelletto conoscente trova la sua
pill compiuta, specifica ed essenziale realizzazione nel reciproco rapporto dell’in-
telletto creativo alla sua opera, allora ne consegue questo: che “ogni cosa ¢ assolu-
tamente (absolute) vera in virtu della sua ordinazione all’intelletto conoscente da
cui essa dipende”. La verita di una realta concreta pud dunque essere affermata,
nel senso pitl proprio del termine, nella misura in cui la forma interiore di tale real-
ta riproduce un archetipo che risiede in un intelletto creatore, ossia creativamente
conoscente»’. La verita delle cose — il trascendentale verum: — ¢, pertanto, riflesso

6 M. Scheler, Ordo amoris, in Schriften aus dem Nachlaf I, Gesammelte Werke, Bd. 10,
Francke, Bern und Miinchen 1986, pp. 347-348; tr. it. di E. Simonotti, Ordo amoris, Morcel-
liana, Brescia 2008, pp. 50-52.

7 J. Pieper, Verita delle cose. Un’indagine sull antropologia del Medio Evo, tr. it. di L. Frattini,
Editrice Massimo, Milano 1981, p. 65.



60 MicHeLe Lenoct  Philosophical News

di quell’amore di Dio, provvidente e buono, che si effonde, creando il mondo se-
condo un progetto e, nel mondo, 'uomo a sua immagine. Poiché il bene ¢ diffusivo
di sé, 'amore, che tende al bene pil alto, ¢ intrinsecamente generativo e creativo.

La verita ontologica riguarda I'essenziale, che sfugge agli occhi dei sensi e a una
comprensione solo superficiale, e immette nel mondo una componente dinamica,
che nell’'uomo diventa storia, concepita come il tempo dato al singolo e alla comu-
nita umana per realizzare se stessi, secondo scelte libere e responsabili, adempien-
do quel progetto, cio¢ quella vocazione che li costituisce, a cui sono stati chiamati
e a cui aspirano. E poiché tale compito ¢ affidato alla libera iniziativa, il cammino
della storia non & necessariamente un percorso di progresso ascensionale, ma puo
conoscere anche ostacoli, soste o involuzioni. La realizzazione, cui si & vocati, puo
anche venire tradita.

La verita ontologica, infine, non ha solo un carattere universale, valido per tutti
gli enti e per tutti gli uomini, ma, come ben si comprende da quanto finora detto,
si particolarizza, e cio assume nell’'uomo un peculiare rilievo. Anche qui non vie-
ne meno 'oggettivita, né si scade nell’arbitrio delle opzioni, giacché 'oggettivita
implica 'universalita solo nel senso che unicamente gli aspetti universali possono
essere colti dal nostro intelletto, e quindi oggettivati, e su di essi si potra incontrare
un consenso intersoggettivo. Delle dimensioni oggettive particolari e personali non
ci potra essere una comprensione intellettiva, né una conoscenza; sicché, anche
per questo motivo, siamo invitati a non giudicare le singole persone, di cui non
riusciamo a penetrare intellettualmente 'intimo nocciolo spirituale, che ispira le
loro scelte e decisioni. Eppure quel progetto, cui ciascuno & chiamato, costituisce
il senso e il valore intrinseco (non estrinseco o attribuito da altri) della propria
esistenza, che solo Dio pienamente conosce e pud adeguatamente giudicare; esso
¢ una sintesi di chiamata e di libera risposta ed ¢ un vivente dialogo, quasi iposta-
tizzato, una relazione costitutiva che si sviluppa nella storia e li decide le sue sorti.

3. Considerazioni conclusive

Da quanto finora detto si comprende perché solo la verita possa essere autentica-
mente oggetto d’amore, in quanto il retto amore ¢ diretto primariamente alla verita
delle cose e, in particolare, alla verita delle persone, al senso pit alto e profondo
che esse esprimono. I'amore stesso, che costituisce il grembo da cui germinano e
da cui sono permeate conoscenza, volonta ed emozioni, consente di vedere oltre le
apparenze, di trascendere il transeunte, di non farsi ingannare e condizionare dalle
contingenze, per cogliere cio che gli occhi sensibili non riescono ad afferrare. Esso
ha la capacita dinamica di tendere (e di aiutare gli altri a tendere) a cid che pit e
meglio valorizza le cose e realizza le persone e, mentre rivela una connaturalita con
quanto & amato, assolve pure un importante compito educativo, in quanto genera
e fa crescere esistenzialmente chi viene amato.

In secondo luogo, 'amore ha anche la capacita di ampliare le nostre attitudini
a conoscere. A questo proposito Scheler cita un passo di Goethe: «non si acquista



Philosophical News  SiPud AMARE LA VERITA? 61

conoscenza se non di cio che si ama, e quanto pitl profonda e completa essa ha da
essere, tanto pill intenso forte e vivo deve essere 'amore, anzi la passione»®. Viene
cosi rifiutata la tesi per cui I'amore accecherebbe e ostacolerebbe la conoscenza;
anzi, esso soltanto rende accessibile il dato e amplia il campo del conoscibile, esten-
dendo quindi I’ambito del vero. Trattando della concezione agostiniana, Scheler
osserva come gli atti d’amore non siano semplicemente destinati ad aggiungersi a
un contenuto sensitivo e percettivo autonomo, e acquisito tramite I’esclusiva atti-
vita intellettuale, ma siano «atti assolutamente primzari, nonché fondanti rispetto a
tutti gli altri atti mediante i quali il nostro spirito coglie in generale un “possibile”
oggetto. Essi sono il comune fondamento dei giudizi, delle percezioni, delle rap-
presentazioni, dei ricordi, delle intenzioni di significato che si rivolgono al mede-
simo oggetto». Infatti, senza un interessamento per qualcosa, non puo esserci una
sensazione o una rappresentazione; tale interessamento orienta la nostra capacita
selettiva, in modo che alcune tra le cose oggettivamente percepibili diventino effet-
tivamente contenuto del nostro pensiero; e questo interesse ¢ guidato dall’amore.
Ma, secondo Scheler, Agostino va oltre questa concezione che potrebbe, con qual-
che integrazione, essere fatta risalire alla descrizione platonica dell’eros come via
e metodo per la conoscenza. La nostra capacita percettiva e il suo accrescimento
in funzione dell’incremento dell’interesse «non sono per Agostino semplicemente
attivitd del soggetto conoscente che penetra in un oggetto gia in sé compiuto, ma
sono anche reazioni di risposta dell’oggetto stesso: un “darsi”, “dischiudersi” e
“aprirsi”, ovvero un autentico riwelarsi da parte dell’oggetto. V’é per cosi dire un
“domandare” dell’“amore” a cui il mondo “risponde”, “schiudendo” se stesso e
giungendo solamente in tal modo alla sua piena esistenza e al suo pieno valore. Cosi
per Agostino la stessa realizzazione della conoscenza “naturale” del mondo, se
considerata nell’ottica di cio che la rende oggettivamente possibile, acquisisce un
“carattere di rivelazione”»’. Si vede come amore e conoscenza siano correlati e
come I'incremento del primo renda possibile un allargamento della seconda.
Infine, il riferimento alla verita consente che 'amore sia completo e integrale
in tutte le sue dimensioni, soprattutto in quelle piti profonde, evitando riduzio-
ni ai soli aspetti utilitaristici, istintivi o sentimentalistici (senza, naturalmente, che
Iistinto, il sentimento o I'utile abbiano ad essere negati o ignorati). Un tale amore
si rivela raffinato e delicato, capace di cogliere le sottigliezze (e le ambiguita e dop-
piezze) dell’essere umano; ma, al pari di tutto quanto ¢ delicato, ¢ anche fragile.
Esso, pertanto, genera la speranza che, nonostante ogni fragilita e insicurezza, il
cammino verso una piena rivelazione del senso coincida con una tensione effettiva
al valore piu alto, secondo una modalita in cui ontologia e assiologia manifestano
la loro coappartenenza. Il motto paolino “spes contra spem” trova nell’antica sa-
pienza dei greci e nel detto di Eraclito un’anticipazione e un contrappunto: «se
uno non spera, non potra trovare 'insperabile, perché esso ¢ difficile da trovare

8 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, cit., p. 77; tr. it., p. 31. Il passo & ricavato da una lettera
di Goethe a Jacobi del 10 maggio 1812.
9 M. Scheler, Liebe und Erkenntnis, cit., pp. 95-97; tr. it., pp. 76-79.



62 MicHeLe Lenoct  Philosophical News

e impervio» (Fr. 18). Chi anima, ravviva e sorregge la speranza, affinché non sia
utopistica, ingannevole o velleitaria, & I'atto di un retto ordo amoris tendente alla
verita.

Michele Lenoci
Universita Cattolica del Sacro Cuore
michele.lenoci@unicatt.it

Michele Lenoci insegna Storia della filosofia contemporanea e Ontologia e metafisica presso
I'Universita Cattolica di Milano, dove dal 2002 ¢ preside della facolta di Scienze della forma-
zione. Si & occupato, fra Ialtro, del pensiero austriaco e tedesco tra Otto e Novecento, con
particolare attenzione a Brentano, Meinong e alle origini della fenomenologia husserliana. Ha
approfondito anche il personalismo scheleriano e le sue applicazioni, nonché i rapporti tra feno-
menologia e filosofia dell’esistenza. Si interessa anche alle tematiche ontologiche nella filosofia di
indirizzo analitico. Su questi temi ha pubblicato volumi e articoli.



