
Cristina Zaltieri, L’invenzione del corpo. Dalle membra di-
sperse all’organismo, collana “Il corpo della fi losofi a”, Negret-
to Editore, Mantova 2010. Un volume di pp. 168.

Nell’esergo che spiega il titolo dell’originale e interessante collana della casa edi-
trice Negretto, “Il corpo della fi losofi a”, si legge che il “nutrimento” della fi losofi a 
è quel “fuori del pensiero”, sia esso scrittura, carne, materia del mondo, corpo che, 
nel contaminare una presunta purezza del pensiero stesso, in realtà lo alimenta e lo 
illumina. Per questo motivo la fi losofi a, lungi dall’eliminare tale sua alterità corpo-
rea, deve essere in grado di affrontarla, deve in altri termini pensarla.

In piena sintonia con l’istanza della collana che lo ospita si colloca il testo di Cri-
stina Zaltieri, L’invenzione del corpo. Dalle membra disperse all’organismo. Il titolo 
stesso dell’opera, particolarmente curioso, suscita nel lettore una serie di domande 
che preannunciano alcune peculiarità del corpo, legate al suo essere strumentale, 
al rapporto con il fautore della sua presunta scoperta/invenzione.

Spinoza e Nietzsche, non a caso anomali nel panorama del pensiero occiden-
tale, ammoniscono: la saggezza del corpo sfugge alla ragione. L’autrice ha scritto 
questo libro assumendosi la gravità delle loro osservazioni per giungere al risultato 
di trovarle confermate dalla sua indagine: il corpo apre a un territorio vastissimo 
ancora in buona parte inesplorato. Ma quest’esito non è fallimentare se si pensa 
la fi losofi a non come soluzione razionale d’ogni problema bensì come pratica che 
aiuti ad abitare il mondo accettandone la complessità, la dismisura, il disordine, il 
mistero e assumendo interamente la sua natura di “caosmo”.

L’Introduzione conduce il lettore lungo il cammino che lo porterà a scoprire il cor-
po attraverso il breve racconto di un ipotetico dialogo tra l’antropologo missionario 
Leenhardt e un selvaggio canaco divenuto suo discepolo, costruito sulla base delle 
memorie di Leenhardt. Il selvaggio dichiara all’antropologo di aver imparato da lui 
“il corpo”, sconosciuto nella loro cultura “primitiva”, suggerendo così l’idea che esso 
non sia oggetto indiscutibile di ogni umana conoscenza, bensì che divenga tema di 
sapere all’interno della cultura occidentale. Tale processo di costruzione dell’oggetto 
di conoscenza “corpo” avviene mediante l’affermazione di una coppia oppositiva 
potentissima, dominante l’intera nostra cultura: quella di anima e corpo. Il problema 
della relazione tra anima e corpo non si presta a una facile defi nizione. Nella società 
contemporanea il corpo appare imperante, tirannico, focus d’ogni nostro interes-
se (somatocentrismo). Eppure, sempre all’interno della nostra tradizione culturale 
esso risulta schiacciato dall’imperio dell’anima (somatofobia). In realtà l’ambiguità 
dell’oggetto-corpo rende ben più problematiche tali superfi ciali analisi che tuttavia 
illuminano la natura polemologica e agonale del rapporto tra anima e corpo.



222222 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

Il testo si confronta in prima istanza con la somatofobia dominante posta alle radici 
della nostra cultura fi losofi ca, a partire da Platone, erede del dualismo orfi co e del suo 
disprezzo per il corpo, per passare al cristianesimo, nella sua versione paolina che lega 
al corpo, o meglio alla carne, la dimensione del peccato. In entrambi i casi si assiste 
però a un’implicita padronanza e affermazione dell’elemento corporeo: il pensiero 
platonico ricorre, pur senza tematizzarlo, al ruolo politico, conoscitivo e paidetico 
giocato dal corpo e Paolo è pur sempre apologeta di una religione il cui cuore pulsan-
te è l’incarnazione di Dio, la sua scelta di assumere il corpo di un uomo.

La socratica “cura dell’anima”, così come emerge nel Carmide o nell’Alcibiade 
Maggiore di Platone, non a caso si rivolge ai corpi belli di Carmide e Alcibiade e si 
esplica nel dialogo serrato tra il maestro e l’allievo, determinando un percorso di 
formazione destinato a coronare l’ingresso del giovane nella vita pubblica.

Come insegnano Nietzsche, Artaud, Deleuze e Foucault – pensatori che ispi-
rano e contribuiscono a dare corpo al testo di Zaltieri – il corpo consiste in una 
pluralità di forze, di istanze che affermano la sua vibrante e inarrestabile molte-
plicità rispetto al “fraintendimento del corpo” operato da Platone. Sostiene a tal 
proposito Artaud: «è una moltitudine impazzita, una specie di baule a soffi etto che 
non può mai aver fi nito di rivelare quello che racchiude». Dunque la fi losofi a, per 
ridurlo alla ragione, deve “addomesticarne” le forze selvagge, “misteriose” e tale 
ammansimento del corpo avverrà attraverso la sua costituzione in organismo. La 
genealogia foucaultiana si traduce in una vera e propria somatologia che trova nel 
corpo il suo nucleo fondante: i corpi assoggettati dei dispositivi di potere-sapere, 
i corpi governati e puniti dal somatopotere, i “corpi docili” della società discipli-
nare, i corpi trasformati in forze produttive ed economiche dalla politica. L’autrice 
sottolinea come in tutti i casi citati si assista alla dinamica messa in atto dal circolo 
del potere-sapere che declina, oppone e defi nisce il dualismo corpo-anima. Sulla 
scia del metodo genealogico, Zaltieri scava nella storia del pensiero fi no a raggiun-
gere le origini organiche del corpo, scoprendo che l’organismo è un’invenzione 
platonica che fa del corpo una totalità chiusa, gerarchica, psicocentrata nella rifl es-
sione del fi losofo greco e poi encefalocentrata nella successiva tradizione fi losofi co-
scientifi ca tutt’ora imperante.

Due funzioni sono fondamentali nell’organismo: la funzione economica, esami-
nata mediante una fi ne analisi del famoso apologo di Tito Livio, e la funzione im-
munitaria, presa in considerazione attraverso la lettura di S. Paolo. Nel primo caso 
si tratta di leggere l’organismo come totalità in cui le differenti parti si trasformano 
in “organi” e la cui funzione è fi nalizzata all’effi cienza e produttività dell’intero. La 
funzione immunitaria invece consiste nell’esplicazione dell’unità organica come 
chiusura difensiva verso ciò che è fuori da tale unità, laddove il “fuori” è avvertito 
come negativo e pericoloso.

Tale duplicità di funzioni ci fa comprendere l’effi cacia, da sempre messa a frut-
to, dell’immagine del corpo-organismo come potente metafora della comunità po-
litica in Occidente il cui senso è stato ed è ancora spesso ridotto per lo più a tale 
duplice valenza: economica e immunitaria.

Eppure l’esperienza umana ci insegna che il corpo è un gioco di forze molteplici, 
diffi cilmente rinserrabile nell’organismo gerarchico e chiuso. Ecco perché Deleuze 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 223 223

invita, insieme a Guattari, a farsi un Corpo senz’Organi, secondo un’enigmatica 
espressione coniata da Artaud che allude non allo svuotamento degli elementi che 
abitano il corpo, ma alla libertà che il corpo stesso dischiude rispetto alla fi ssità dei 
suoi compiti. Il Corpo senz’organi è dunque il principio che scombina organismi 
assestati, afferma la pluralità dell’esistenza e viene attivato per non ridurre la vita a 
meccanico espletamento di funzioni.

Una scrittura del corpo molto lontana da quella del corpo-organismo che Pla-
tone inaugurerà nel Timeo quattro secoli dopo, una diversa somatografi a, in con-
sonanza con una particolare descrizione del politico, anch’essa molto lontana da 
letture organiciste, l’autrice la incontrerà nell’Iliade.

Il corpo degli eroi omerici non mostra traccia di unità organica: è una pluralità 
di forze patiche, di agenti patico-fi siologici che sono elementi emozionali e allo 
stesso tempo luoghi fi sici del corpo. L’uomo di cui parla Omero non ha neppure 
“volto”, ossia non ha espressioni che richiamino una concezione del viso quale car-
tografi a dei segni dell’anima, perché nell’uomo omerico non vi è traccia neppure 
di essa (psychè è il respiro, il soffi o vitale che abbandona il corpo dopo la morte). 
Un uomo, quello iliadico, senza corpo né anima è attraversato da forze composite 
che svolgono una indubbia funzione politica, nel senso che fungono da elementi 
connettivi di un tessuto politico anch’esso descritto come disperso e plurale. Il 
corpo omerico è privo dei caratteri che si attribuiscono al corpo organismo: è anti-
economico, si esprime nel costante dispendio della forza, nella sua dissipazione 
(dépense, direbbe Bataille) ed è aperto al “fuori” della comunità e del mondo, dal 
momento che condivide con gli altri le forze che lo attraversano e che hanno natura 
divina, cosmica. A questo punto, la domanda con cui la ricerca si conclude è la se-
guente: come è potuto accadere che dal “corpo senz’organi” d’Achille si sia giunti 
al corpo-organismo del Timeo consegnato da Platone all’umanità successiva?

La risposta a tale epocale questione viene trovata nel passaggio dalla cultura 
orale (di cui Omero è ancora testimone, pur “raccogliendola” e “fi ssandola” nella 
scrittura) alla civiltà della scrittura.

Una sotterranea ma determinante connessione tra la piena affermazione del di-
scorso scritto e l’emergere del corpo-organismo è la traccia che l’autrice segue. 
L’ipotesi conclusiva di Zaltieri pone l’accento sulla pratica della scrittura che, a 
suo avviso, determina la comparsa del corpo organismo e, più precisamente, esso 
emerge dalla scrittura del logos fi losofi co che sottopone la molteplicità degli ele-
menti all’unità dell’idea, dell’universale, del concetto.

Il Fedro di Platone conferma per l’autrice tale ipotesi laddove il “buon discor-
so” del fi losofo è paragonato al corpo del quale deve condividere l’ordine, la retta 
disposizione, la taxis. Nel dialogo platonico assistiamo a continui rimandi impliciti 
del rapporto tra scrittura e corpo (come già aveva compreso Derrida): entrambi 
sono esteriorità che celano e obnubilano una verità interiore, portando all’oblio 
della stessa. Nel contempo entrambi posseggono una natura “segnica”, ovvero si 
fanno segno per il discorso vivo, quello orale, e per l’anima che lo vivifi ca. Il di-
scorso – organismo della dialettica, le cui membra si compongono in una taxis che 
fa capo all’idea defi nitoria, rende possibile l’affi orare alla visione del fi losofo di un 
corpo-organismo. Attraverso l’organismo, le forze del corpo vengono rinserrate in 



224224 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

un’unità razionale, sottoposte al comando dell’anima e, tramite essa, ricondotte 
nell’alveo dell’elemento politico, che di tali forze – anche se Platone non lo espli-
cita – si nutre e si corrobora.

Il prezzo che il corpo paga, in tale sua trasformazione in organismo, è la rottura 
del suo rapporto con il “fuori” cosmico, la perdita della sua ambigua, enigmatica 
e preziosa collocazione tra interno ed esterno, l’incapacità di essere riconosciuto 
come la soglia che ci rende vive risonanze di mondo. Il testo riesce così nel suo 
intento: mettere in causa lo sguardo sul corpo che noi consideriamo “naturale” 
mostrando come esso sia in realtà l’esito di una lunga e complessa vicenda.

Roberta Sofi 
Università degli Studi di Bergamo

roberta.sofi @unigb.it


