
Holger Zaborowski, Robert Spaemann’s Philosophy of the 
Human Person. Nature, Freedom and the Critique of Moder-
nity, Oxford University Press, Oxford-New York 2010. Un 
volume di pp. 293.

Holger Zaborowski, assistant professor alla Catholic University di Washington, 
raccoglie in questo volume un percorso attorno ai temi che costituiscono la tra-
ma dell’intero cammino speculativo di Robert Spaemann. Gli scritti spaemanniani 
sono preferibilmente brevi saggi e articoli nei quali dall’argomento in questione la 
rifl essione si allarga fi no a toccare nodi fondamentali e fenomeni ampi. La strut-
tura del volume di Z., così come l’organizzazione interna di ciascuno dei capito-
li, rifl ette questo carattere del fi losofare spaemanniano; le questioni si rimandano 
e intrecciano tratteggiando un quadro denso ma che l’autore riesce a mantenere 
chiaro e coerente.

Nel primo capitolo, intitolato Philosophy in a time of crisis, Z. presenta la fi loso-
fi a di Spaemann come una rifl essione sulla modernità e sulla sua fi ne. Egli osserva 
come Spaemann insista sulla carenza autofondativa del moderno per evidenziare 
come sia questo problema a generare il carattere astratto della sua rifl essione e 
a metterne in moto la dinamica dialettica. I concetti cardine della speculazione 
fi losofi ca infatti, quando vengono pensati entro tale paradigma, tendono a subi-
re un incontrollabile capovolgimento di signifi cato nella loro traiettoria storica. 
La modernità, inoltre, continua ad aver bisogno, per l’intelligibilità e operabilità 
stessa della sua proposta, di quel fondo di cultura e di umanità che essa tenta di 
smontare. Per questo nel secondo capitolo, intitolato Conversation, recollection, 
and the search for happiness: Spaemann’s understanding of philosophy, Z. qualifi ca 
il pensiero di Spaemann come un pensiero “rammemorante”, un movimento nel-
la direzione della comprensione di sé e del mondo nei loro contenuti irriducibili 
a una ragione astratta e funzionalizzante. Queste caratteristiche lo avvicinano ad 
alcune istanze fondamentali della fenomenologia, anche se Z. preferisce defi nire 
la fi losofi a di Spaemann come un metaphysical realism, come un’ontologia che si 
connette essenzialmente all’etica in virtù della convinzione che è nell’essere perso-
nale che la realtà dischiude la sua pienezza. Ciò delinea le due strade intraprese dal 
fi losofare spaemanniano: la prima è quella della distruzione della «representation 
of Being as process, not only by means of a close historical analysis of how this 
representation of Being developed but also by shedding light on its implications, 
which are counter-intuitive in so far as they contradict the way human beings al-
ways already understand themselves» (p. 42). Per l’autore è a questo percorso che 
devono venire riallacciate le serrate critiche che Spaemann indirizza agli approcci 
genealogici all’ontologia e all’etica, caratteristici, ad esempio, delle rifl essioni di 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 217 217

Nietzsche e Luhmann, o, più specifi camente, le obiezioni all’utilitarismo. La sec-
onda strada è quella positiva di una «reconstruction of a realistic understanding of 
Being by means of a recollection of what Spaemann considers self-evident – that 
is, the experience that reality is ultimately not an endless stream of becoming, but a 
mixtum compositum of substantial Being and becoming. It is a reality of substances 
and subjects and, in its highest form, the reality of persons who freely ‘have’ their 
nature» (p. 42).

Z. ritiene che ciò possa mostrare le analogie con i percorsi di Charles Taylor e, 
con qualche distinguo, di Alasdair MacIntyre. Il punto comune è quello di una 
riproposizione delle nozioni chiave della tradizione metafi sica ed etica in un con-
testo, come quello moderno (o di fi ne della modernità), che pur “iconoclastica-
mente” perseguitandole, continua ad affannarsi senza successo nel tentativo di 
surrogarne la validità epistemologica e deontologica. La fi losofi a spaemanniana, 
nell’analisi di Z., è quindi un “far memoria” di ciò che è in sé evidente che si oppo-
ne al carattere costruttivistico della fi losofi a moderna, la quale assegna a se stessa il 
ruolo di dichiarare quali esseri umani siano persone. L’originalità naturale dell’es-
ser-persona per Spaemann non è tuttavia qualcosa di naturalistico proprio in virtù 
della piena (e autoevidente) qualità teleologica del concetto di natura. Z. osserva 
che ciò che la fi losofi a spaemanniana si è impegnata a realizzare è stata proprio la 
riscoperta della natura come condizione teleologicamente normativa della libertà. 
Si tratta di una riscoperta che può avvenire solo ermeneuticamente e non attraver-
so la ragione deduttiva in quanto, appunto, ciò che vale come evidenza, seppur 
obliata, può essere solo mostrato o riportato alla memoria. Si radica qui, secondo 
Z. la riproposizione spaemanniana del tema del “giusto di natura” secondo una 
prospettiva feconda dal punto di vista critico e, allo stesso tempo, originale nella 
sua classicità. Z. osserva inoltre che la fi sionomia ermeneutica della praxis fi losofi ca 
spaemanniana le fornisce quel carattere di “conversazione” che la distanzia tanto 
dai tentativi di Apel e Habermas quanto dal decisionismo schmittiano.

Questa concezione socratico-platonica della fi losofi a è quella con la quale Spae-
mann entra tra le maglie del pensiero moderno con la convinzione di aver evitato in 
partenza le trappole riduzionistiche, recuperando una conoscenza «that provides a 
measure and criterion for ‘absolute refl ection’ and universal judgment, particularly 
for a critique of the scientistic and functionalistic spirit of modernity» (pp. 88-89).

Nel terzo capitolo, intitolato The dialectic of Enlightenment: Spaemann’s criti-
que of modernity and its dialectic, la fi sionomia dialettica della modernità viene 
mostrata come l’esito coerente del suo incedere astratto. Per Spaemann essa col-
pisce tutti i concetti strutturanti la tradizione fi losofi ca occidentale (natura, storia, 
libertà, ragione) radicalizzandone a tal punto i caratteri da renderli irriconoscibili 
e fatalmente esposti a una procedura di uguale e contraria reductio ad nihilum da 
parte di istanze opposte di pensiero, anche se, come osserva Z., Spaemann non 
appartiene a coloro che criticano la modernità tout court. Alla lettura spemanniana 
di Rousseau Z. dedica uno spazio giustamente ampio. Il Rousseau di Spaemann, 
infatti, mostra in azione non solo i presupposti moderni del pensiero ma anche 
una precisa consapevolezza della rottura con la tradizione classica, fi nendo per 
incarnare esemplarmente anche il carattere problematico e oscillante della critica 



218218 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

moderna. In tal senso egli è il padre di ogni modernismo e di ogni anti-moderni-
smo. Nel suo cammino di pensiero si può vividamente percepire il rovesciamento 
dei concetti classici di ‘natura’, ‘storia’, ‘socialità’ una volta che questi vengono 
disancorati dalla loro base teleologica. Importante è anche il riferimento al ruolo 
della dottrina cristiana nel valutare l’impatto della trasformazione moderna. È ad 
esempio, il caso della dottrina del peccato originale la quale è per Z. questione 
decisiva nell’analisi spaemanniana della modernità.

Nel quarto capitolo, intitolato Society, philosophy, and religion: Spaemann and 
the dialectic of anti-modernism, Z. tratta le analisi spaemanniane dell’antimoderni-
smo muovendo innanzitutto dalla tesi di dottorato dedicata al visconte de Bonald 
e pubblicata nel 1959 (Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restaura-
tion. Studien über L. G. A. de Bonald, Klett-Cotta 19982; tr. it. Laterza 2002). Z. 
rileva con acume che in Spaemann la tesi del carattere dialettico della modernità 
si salda a un fondamento così profondo da defi nire anche gran parte dei tentativi 
di reazione a essa. Per questo Spaemann non abbraccia l’antimodernismo. Z. ri-
connette i temi del volume spaemanniano del 1959 al dibattito in Germania nel 
secondo dopoguerra. La ricerca di una nuova e umana fonte dell’autorità e di una 
nuova immagine della società riproponevano le questioni fondamentali del fi ne 
dell’uomo e della società, questioni per le quali una certa volontà di restaurazione 
vedeva nelle chiese cristiane una forza da reintrodurre nello spazio pubblico per 
riproporre e consolidare la rinascente democrazia. Z., pur osservando che in quel 
testo poco rimanda ai dibattiti in atto nella Germania di allora, annovera a ragione 
Spaemann tra gli scettici riguardo a una tale prospettiva. Il riferimento, sorpren-
dentemente attuale, a Chesterton e, soprattutto, all’antimodernismo di Peguy ser-
ve a Spaemann per mettere in evidenza quel «substantial belief» nella vera libertà 
che rifi uta ogni sua interpretazione funzionale alle necessità della politica. Il testo 
su Bonald contiene, da questo punto di vista, secondo Z., una implicita critica 
anche a Schmitt. La pretesa universale del Cristianesimo, il quale in Spaemann 
è sempre riguardato come il luogo e il garante dell’inoperabilità funzionalistica 
delle verità sostanziali della vita umana, subisce, in Bonald e in Schmitt, una vera 
e propria assimilazione all’orizzonte politico. È però nella sociologia di Luhmann 
che, secondo Z., Spaemann ha individuato il tentativo più sistematico di riduzione 
funzionalistica (e nichilistica). La dissoluzione di ogni realtà a una rete di relazioni 
funzionali pensate dalla prospettiva del “sistema” viene assimilata da Spaemann 
alla (problematica) pretesa totalizzante del pensiero hegeliano. Essa dissolve quella 
struttura d’esperienza sulla quale tanto la fede cristiana quanto la fi losofi a nel suo 
senso più essenziale si basano.

Nel quinto capitolo, intitolato Nature, freedom, and persons: Spaemann’s philo-
sophy of Selbstsein, Z. affronta la parte della fi losofi a speamanniana più recente 
e nota. Di fronte ai sempre più frequenti tentativi di problematizzare e relativiz-
zare il riconoscimento di chi è persona, Z. rileva che è l’impostazione stessa che 
Spaemann offre del problema della persona a risultare caratteristica: mantenere 
l’originarietà di tale nozione è questione decisiva per la possibilità stessa di espe-
rire qualcosa come veramente reale. Nel confronto puntuale che Z. istituisce tra 
Spaemann e le tesi di Parfi t e Singer emerge infatti che il punto focale della que-



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 219 219

stione risiede sul piano ontologico della “sostanza” vivente più che non su quello 
etico-pratico. Contro l’assolutizzazione degli estremi astratti della realtà personale 
concreta – materia e spirito – il pensiero spaemanniano procede, in un certo senso 
fenomenologicamente, a mostrare che il dato originario della nostra personalità, 
quale appare nell’esperienza di sé e degli altri come esseri viventi in un libero rap-
porto pratico con il mondo, si offre come presupposto persino negli stessi tentativi 
di una sua riduzione in senso naturalistico o trascendentale. Sul piano più positivo 
l’affermazione spaemanniana secondo la quale ogni essere umano è persona viene 
ripercorsa da Z., coerentemente con l’approccio sviluppato in Personen. Versuche 
über den Unterschied zwischen ‘etwas’ und ‘jemand’ (Klett-Cotta 20063; tr. it. La-
terza 20072), seguendo il complesso lavoro di “ostensione” dell’identità personale 
che il pensatore tedesco svolge tra le pieghe profonde dell’esperienza linguistica, 
etica e conoscitiva dell’uomo. Ciò che tale lavoro incontra al fondo è la persona 
come Selbstsein, come esser-sé, come identità la cui base naturale, lungi dall’es-
sere qualcosa di distaccabile da essa, agisce piuttosto come tensione immanente 
ed estatica allo stesso tempo nella direzione specifi camente umana della riuscita 
della vita nella sua totalità. È al «more comprehensive horizon» dell’amor bene-
volentiae che, osserva Z., Spaemann àncora il rischiaramento, ontologico ed etico 
assieme, dell’essere personale. Scrive Z.: «One of the most fundamental arguments 
Spaemann proposes for the connection between ethics and ontology is the fact 
that we need to conceive the other as real, as a ‘thing-in-itself ’, not as an image of 
ourselves or as a fi ction, in order to have the experience of obligation towards the 
other» (p. 217). Z. dedica pagine dense all’analisi spaemanniana delle esperienze 
fondamentali della ‘promessa’ e del ‘perdono’. Si tratta di atti praticabili solo tra 
persone, i quali tuttavia possiedono un peculiare carattere rigenerativo dell’iden-
tità personale stessa e ostensivo della sua dimensione trascendente. Nella parte 
fi nale del quinto capitolo Z., in uno dei paragrafi  più densi del suo volume, rifl ette 
proprio sulla caratteristica valenza della nozione spaemanniana di ‘trascendenza’. 
L’atto di rifl essione presuppone, per non essere vuoto, questo essere-in-sé al quale, 
in ogni caso, esso si può rivolgere sempre e solo nell’atto di rifl essione. È però dif-
fi cile trovare un equilibrio capace di mantenere senza ridurre un polo all’altro. Z. 
osserva giustamente che è a Schelling e alla sua nozione di unvordenklich, più che 
a Hegel, che Spaemann si rivolge per trovare un modo meno ambiguo di pensare 
la relazione tra trascendenza e rifl essione. Se l’essere è liberamente creato, non è 
né necessario né possibile, ma contingente. Una contingenza storica che la fi losofi a 
deve prendere sul serio, lasciandola essere come luogo della propria origine. Si 
può così comprendere la caratteristica difesa del Cristianesimo sviluppata da Spa-
emann. Z. osserva che l’infl uenza della speculazione dottrinale cristiana non solo 
è decisiva per la nozione di persona come Selbstsein, ma è solo da una prospettiva 
creazionistica, pur rivisitata fi losofi camente, che Spaemann ritiene si possa mante-
nere la concepibilità di tale nozione nella sua pienezza.

Il sesto capitolo – Christianity, philosophy, and the end of modernity – è dedicato 
proprio alla concezione spaemanniana del rapporto tra Cristianesimo e fi losofi a e 
alle sue implicazioni per le fi losofi e post-moderne. Il contributo di Spaemann alla 
rifl essione sul Cristianesimo è un contributo da laico, osserva Z., ed è normalmente 



220220 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

orientato ad affrontare questioni specifi che. Spaemann muove da una posizione di 
«Christian orthodoxy» ma da questa svolge una critica della modernità che pos-
siede la pretesa non solo di difendere il Cristianesimo dalla tentazione di autoin-
terpretarsi secondo lo spirito della modernità, ma anche di affermare che solo in 
esso si può trovare una difesa piena della ragione. Ciò tuttavia esige che il carattere 
storico e non-speculativo del Cristianesimo rimanga qualcosa che la fi losofi a non 
deve pretendere di assimilare. Secondo Z. ciò conduce Spaemann a mostrare una 
preferenza per un pluralismo fi losofi co nel quale le differenti teorie non pretendo-
no di ergersi a verità religiose.

Z., richiamandosi esplicitamente a Schelling, parla della fi losofi a spaemanni-
ana come di un empirismo speculativo il quale «not only shows that philosophical 
speculation does not need to contradict the gift of reality (thus being empirical in 
a non-dogmatist way), it also shows how the ‘in-self ’ and the ‘for-me’ are brought 
together and reconciled in the experience of the absolute, most importantly in the 
‘experience’ of God and of the person» (p. 251).

In conclusione si può affermare che questo volume di Z. è uno studio denso che 
mostra tutta la competenza e familiarità che l’autore possiede non solo con la ricca 
e variegata produzione spaemanniana ma anche con il quadro di autori e di temi 
che attraversano il dibattito fi losofi co attuale. Z. riesce nell’impresa di indicare un 
percorso adeguato e rispettoso che consente di entrare nella trama della fi losofi a di 
Spaemann comprendendone i capisaldi, gli obiettivi critici e positivi, ma anche di 
replicarne lo sguardo e, per così dire, di ripercorrerne il “gesto”. Essa viene pre-
sentata mettendone bene in evidenza le matrici “classiche”, facendola allo stesso 
tempo interagire, criticamente e positivamente, con gli autori più recenti e gene-
rando così una “osmosi” da cui esce arricchita tanto la comprensione del pensiero 
spaemanniano quanto il quadro di alcuni dei più recenti dibattiti fi losofi ci. Chiude 
il volume una ricca bibliografi a primaria e secondaria.

Matteo Amori
Università degli Studi di Bergamo

matteo.amori@unibg.it


