Georg SansAl crocevia dellalbsofa contemporane&re-
gorian & Biblical Press, Roma 2010. Un volume di pp. 328.

Quello di cui parleremo < un libro di storia dellalbsoka contemporanea, e
IOoggetto stesso « gi~ di per sZ meritevole dattenzione.

Potrebbe sembrare che il primo requisito per scrivere di storia sia la distanza tra
colui che scrive e ci” di cui scrive, perchZ verrebbe cos* garantita quellOoggettivit®
necessaria per distinguere la storia dalla testimonianza: interessanti e importan-
ti entrambe, non vanno per” confuse. La prima distanza da frapporre dovrebbe
allora essere quella temporale, per cui diventa arduo scrivere una storia contem-
poranea che non voglia essere nZ la cronaca di quanto registrato nZ il racconto di
quanto vissuto: come nel caso della cronaca ci si limiterebbe alla raccolta di infor-
mazioni che spetterebbe ad altri valutare, cos” nel caso del racconto si offrirebbe la
propria voce che spetterebbe ad altri ascoltare. é dunque lo spettro delldoggettivit”
a turbare chi si accinge a scrivere di cose recenti e voglia che il suo discorso abbia
un valore non esclusivamente personale. Evitare la partigianeria o pis semplice-
mente IQavventatezza pare dilgse non impossibile.

Se poi ci si accinge a scrivere di storia dellasbla, la matassa si ingarbuglia ul-
teriormente, giacchZ neppure la distanza temporale sembracgrite a garantire
la pretesa di oggettivit™ e attendibilit”, e molto spesso le nostre storie dédadia
rischiano di dire pie di noi che le scriviamo che non di coloro di cui scriviamo.
Ma anche questa, ormai, ¢ cosa nota e sostanzialmente irrimediabile: si tratta di
mantenere un certo equilibrio e di essere parchi e morigerati, da un lato, e di non
limitarsi a un riassunto sostitutivo o alla mera riedizione di testi perduti, dall®altro.

Insomma, senza scomodare Dilthey, se scrivo la storia della vita di Alessandro
Magno, non avendo vissuto quegli eventi e dovendoli ricostruire, tenter™in qualche
modo di OsostituirmiO a lui e cercher™ di farlo nel modo pie accurato e pertinente,
selezionando quegli aspetti che considero rilevanti, per esempio non parlando di
chi gli sellava il cavallo o di come erano vestite le sue guardie di scorta; ma se scrivo
di chi lo ha istruito, Aristotele, anzi non di lui ma del suo pensiero, non avendo
pensato quello che lui ha pensato e dovendolo ricostruire, la mia OsostituzioneO a
lui e la mia OselezioneO degli aspetti rilevanti sono senzQaltro pie problematiche,
perchZ entrambi D Aristotele ed io B stiamo pensando e selezionandoE e non es-
sendo il mio pensare e selezionare il suo, * quasi necessario che il mio sostituirmi a
lui acquisti il volto del tradimento. Posso certamente divelete sapere quel che ha
pensato Aristotele? BeO, leggetevelguesto invito B anche se sgarbato P avrebbe
un senso, mentre suonerebbe molto pie paradossale se dicédsite sapere quello



Philosophical News  Recensioni 211

che ha fatto Alessandro Magno? BeO, andate in Macedonia nel IV secolo avanti Cristo
e corretegli dietrd.a mediazione dello storictout courtsembra necessaria e accet-
tabile, mentre quella dello storico dellddsola crea pie diffdenza e ci si aspetta

che sia ancora pie circospetta.

Se il discorso si potesse concludere con un invitcaatéx mediocritasion si
spiegherebbe come e perchZ sulla storia e sullo scrivere di storia si siano impegnati
cos” tanti e tali ingegni, e come altrettanti continuino a dedicarsi allQimproba fatica
di spingere il masso di Sisifo su per la rupe. Alteebforse « meglio semplicemente
far bnta di niente, mettere in conto le diffelt™ che ci aspettano cordando nella
nostra buona stella e porci allOopera: questa verr” poi giudicata e valutata o magari
bellamente dimenticata. Del resto, si pu™ anche centrare un bersaglio importan-
te pur avendo mirato altrove: chi potr™ mai dire che non vale la pena di leggere
Dialettica dellOilluminismperchZ 1Qilluminismo di cui parla non « mai esistito e
ogni storico del Settecento alza pie dOun sopracciglio quando glielo si nomina? E
chi mai dir” che non si impara nulla dalle lezioni hegeliane di storia deltesdia
perchZ il peso dellOaggettivegeliance troppo gravoso e IQautore « un Procuste,
geniale s*, ma pur sempre sanguinario?

Consapevole dei rischi, anche Georg Sans si ¢ cimentato nellQimpresa, rac-
contando la sua storia dellddsoka contemporanea con un libro che nasce dalla
sua attivit” didattica presso la Pontdim Universit™ Gregoriana di Roma. Lo fa
affrontando di petto la difleolt™ lampante di un oggetto sfuggente e multiforme
di principio, la Hosoka, occupandosi proprio del punto di cui ¢ ancor pie diitde
scrivere, la contemporaneit™. Egli propone IOimmagine del crocevia (donde il titolo
del volume) costituito dalle tre linee fondamentali di sviluppo del pensiero degli
ultimi duecento anni, a partire cioe dalla stagione del OpenS|ero puroO dellGideali-
smo speculativo, che viene diversamente criticato e OsuperatoO secondo direzioni
accomunate dal punto di partenza e dal volersene allontanare, ma che poi pro-
cedono secondo proprie autonome dinamiche, rispettivamente come Opensiero
scientilcoO, Opensiero esistenzialeO e Opensiero linguisticoO.

LOassunzione centrale del lavoro, dunque, non « semplicemente quella per cui
con Hegel giungerebbe al proprio compimento e alla propria massima espressione
un progetto e unOidea di ragione successivamente abbandonato, per cui lo sto-
rico dovrebbe seguire le diverse e successive vie battute dal pendesolo;

Sans propone invece una connessione pis forte, perchZ @koka, dopo Hegel,

« sostanzialmente una reazione a HegelE (p. 5). Se questa tesi, in senso stretto,
storicamente discutibile (giacchZ vO« anche una parte dellOOttocento e del Nove-
cento che non subisce un inBso hegeliano nZ positivo nZ negativo), essa si rivela
per” euristicamente feconda a livello metdeloleo, ed « una bussola che effet-
tivamente permette di orientarsi in un dibattito cos" caleidoscopico come quello
contemporaneo. Sans cerca di evitare una mera rassegna dossagliafri autori

e correnti che si limita alla sequenza cronologica: se allora quel che accomuna la
contemporaneit” « il rituto dellQidea di Cpensiero puroE che trova in Hegel il suo
apice, pu”~ esser considerato indifferente che sia ingaggiata direttamente con lui
una polemica oppure no, ed ¢ possibile raggruppare autori e correnti in base al
modo in cui hanno elaborato un pensiero non pie CpuroE, proponendo ula P



212 Recensiont  Philosophical News

soka di volta in volta incentrata sulla scienza empirica, sullOesistenza umana o sulla
dimensione linguistica.

Il volume si apre dunque con la parte dedicata al Cpensiero puroE (pp. 19-92),
e affronta dapprima i presupposti kantiani dellOidealismo e le reazionilakalta
critica (anche circa il rapporto tra fede e ragione), poi IOesigenza dellQassolutezza
del fondamento e della sistematicit™ del suo svolgimento che emerge con Fichte e
prosegue con la multiformit™ del percorso di Schelling, per giungeralmente a
Hegel, a partire dalla cui logica speculativa si chiariscono il senso della dialettica e
la portata della=enomenologia dello spiritpassando quindi alla suddsoka poli-
tica (di cui si esplicitano i nessi col dibattito tra liberali e comunitari) e alla frattura
tra destra e sinistra hegeliane, in particolare sulla questione della religione come
CrappresentazioneE, considerando Strau§ e Feuerbach. Il tema dominante di que-
sta stagione ¢ lo spinoziano (ma gi~ neoplatonide) xai wév, IQaspirazione cios
alla comprensione della parte nel tutto che si esprime tanto a livello ontologico-
metaksico che gnoseologico.

Fin qui il discorso di Sans segue b @bemente B una narrazione consolidata;
« con la seconda parte, riservata al Cpensiero scieafR(pp. 93-172), che mani-
festa la sua originalit™. Se in generale questa impostazione siisiedin relazione
ai progressi delle scienze, per cui qualsiasesfione lsolra deve partire dagli
esiti delle scienze positive, si tratta di vedere in particolare come ne venga seguito
lo sviluppo. Vengono distinte due direttive principali: la prima « quella che indi-
vidua il riferimento della bosola nellescienze sociadi nellastorig dove presenta
il positivismo di Comte e il liberalismo di Mill, per proseguire con il socialismo
di Marx (sottolineando il retaggio hegeliano del tema dellQalienazione), passando
poi allo storicismo di Dilthey e alla sociologia di Weber (di cui si approfondisce
|Qanalisi delle origini del capitalismo), per giungere alla Scuola di Francoforte e
alla teoria dellOagire comunicativo di Habermas; nella seconda lindesial si
confronta invece con lscienze naturaé lamatematica vengono considerati |Oem-
pirismo logico (da Frege, Russell e il Circolo di Vienmgokal naturalismo di Qui-
ne), la Bbosoka della scienza (dal vegRzionismo neoempirista al falsi&zionismo
popperiano e all®analisi kuhniana delle rivoluzioni scietii approfondendo la
questione del realismo) e ime il pragmatismo (Peirce, James e Dewey, ma anche
Putnam e Papini).

Qui il criterio proposto mette alla prova la sua eficia, giacchZ le connessio-
ni e gli apparentamenti sono meno scontati o consolidati: la scelta di collegare il
positivismo a Marx e allo storicismo, infatti, non ¢ banale e risponde allo sforzo
di individuare un tratto comune nellOapproccio scientikalla realt™ (umana, in
questo caso) diverso da quello hegeliano, mirando a un sapere positivo e non asso-
luto. In ogni caso, il neoempirismo e il suo sviluppo restano distinti e di fatto non
assimilabili al primo schieramento, e questo non solo perchZ nel secondo il colle-
gamento a Hegel « praticamente assente (pu~ esserci il dato biagratp alcuni
dei suoi esponenti che sono stati idealisti, ma certo il loro pensiero non si svolge
in contrapposizione a lui, ma su tuttQaltre premesse), ma anche perchZ IQidea di
scienza dei due gruppi ¢ troppo diversa e pu” essere considerata come la stessa
cosa solo se elevata a un livello che probabilmente nessuno dei due avrebbe rite-



PhilosmyticaNéews Re 213

nuto condivisibile. Questo ¢ invece proprio il livello che Sans prospetta: sarebbe
una scelta illegittima solo se venisse affermato che tale concetto « condiviso dagli
autori considerati, ma non lo « perchZ il punto di vista dello storico non « sullo
stesso piano delle concezioni esaminate, di cui al contrario egli cerca di mettere in
risalto le differenze e spediit™; il difetto sarebbe nellOappiattire le concezioni che

si esaminano sulla propria, ma questa non entra in gioco se non per organizzare e
rendere possibile il confronto.

La storia del Cpensiero esistenzialeE (terza parte, pp. 173-238) procede dalla
netta opposizione non solo allddsoka hegeliana ma anche a quella sciecdip
di cui si mette in questione il comune presupposto: Bubia nella capacit™ della
ragione di conseguire una verit". Vengono presentati quindi Nietzsche e Kierke-
gaard come precursori dellQesistenzialismo novecentesco, che viene poi esaminato
nellOopera di Heidegger, Sartre e LZvinas, non prima di aver affrontato Husserl e
la fenomenologia.

E qui chi scrive trova un inciampo, personalissimo, che gli rende il percorso pie
accidentato del previsto. Si tratta per” di un ostacolo per me, che a molti invece
potr” non apparire tale. Ci” che mi lascia perplesso ¢ considerare Husserl come
Cla terza gura da annoverare tra i precursori dellOesistenzialismoE dopo Nietz-
sche e Kierkegaard (p. 174), anche se Sans non manca di sottolineare sia la sua
irriducibile specikit”, sia il modo in cui i suoi CseguaciE ne hanno trasformato il
progetto in una direzione che il fautore di una Igsoka come scienza rigorosak
non avrebbe certamente condiviso; non avrei poi dedicato lo stesso numero di
pagine a Husserl (pp. 197-206) e a LZvinas (pp. 229-238), ma anche questa * una
scelta che potrebbe invece sposata da molti fenomenologi di oggi: che il cammino
della fenomenologia sia quello delineato in questo libro « forse proprio il modo
in cui maggioritariamente I0attuale fenomenologia concepisce se stessa. Resta in-
contestabile che il pensiero di Husserl ¢ oggettivamente il riferimento prossimo di
Heidegger, Sartre e LZvinas. Al limite, si potrebbe porre la questione se tale pen-
siero si esaurisca nellQessere condizione di possibilit” dellQesistenzialismo, ma non
si potrebbe considerare tale rilievo pertinente se fosse sollevato dal punto di vista
teorico e resterebbe solo da valutare se la scelta regge da quello stodogtao-
gna cio* domandarsi se si capisca meglio Husserl mettendolo in relazione a Frege
e a Russell o connettendolo a Kierkegaard e Heidegger. Sans opta per la seconda
possibilit”, io preferirei la prima, e questo ¢ quanto.

LOultima parte considera il Cpensiero linguisticoE (pp. 239-316), che muove dal-
la considerazione del ruolo centrale del linguaggio non solo nellOespressione ma
anche nella formulazione del pensiero: da questo punto di vista, sono considerate
complementari la soka Canaliticak e quella CcontinentaleE. Il poatella prima
« tracciato a partire dall©opera di Wittgenstein (di cui si esaminano le cosiddette
due fasi, dellractatuse delleRicerche lpsokzhg e se ne seguono gli sviluppi nella
Plosoka del linguaggio ordinario, in particolare soffermandosi su Austin e Ryle,
passando poi alle questioni affrontate dalllb$ola della mente (la critica ryleana
al dualismo, il comportamentismo, il materialismo e il funzionalismo con Turing,
Nagel e Davidson) e dalle teorie del sigo#to (approfondendo Frege, Russell e
Kripke). Passando alla tradizione continentale vengono presentate |Oermeneutica



214

sein  FRldesphiuadiiévesvs

di Gadamer e Ricoeur (ma gi” di Schleiermacher, Dilthey e Heidegger), lo struttu-
ralismo dalla linguistica di Saussure alle altre scienze umane con LZvi-Strauss, Bar-
thes, Lacan e Foucault,i® ad arrivare alla decostruzione di Derrida e al pensiero
postmoderno con Lyotard e Vattimo.

La contrapposizione tra i cosiddetti OanaliticiO e OcontinentaliO « ormai un pun-
to acquisito del dibattito attuale e della storiograbdosolra che tenta di occu-
parsene, anche se la da@ione stessa delle due famiglie ¢ problematica, se i loro
contorni non sono sempre cos” netti e se ultimamente vi sono tentativi di dialogo
importanti, improntati al superamento delle unilateralit™ caratteristiche di qualche
decennio fa. In effetti stiamo forse entrando in una nuova fase, anche se i frutti
di un incontro sembrano al momento ancora modesti o di dife valutazione.

Si potrebbe dire che, in realt”, IOopposizione tra analitici e continentali non sia
che una ripresa di quellOopposizione che aveva gi~ diviso Osciéngéb Oesisten-
zialiO, solo in una nuova veste che attribuisce la centralit™ al linguaggio, peraltro
inteso (e usato) in due modi quasi incommensurabili. Ci troviamo qui di fronte a
un problema analogo a quello incontrato relativamente al terngnienzase I” si
trattava di impostare un livello ulteriore e un concetto pie ampio o astratto per
ricomprendere sia Marx e lo storicismo sia il neoempirismo e il pragmatismo, qui ¢
necessaria una mossa analoga con il teringriaggio che ¢ una cosa assai diversa
per Wittgenstein e per Derrida, ma che pu” diventare la stessa per Sans che scrive
di loro. Come che sia, pur con tali precisazioniliniguistic turne proprio il punto

che accomuna e che, dal punto di vista del racconto di Sans, * preponderante ri-
spetto a quanto divide: si possono connettere allOesistenzialismo IOermeneutica e la
decostruzione intendendole come suo sviluppo, ma ¢ stimolante presentarle invece
in relazione alla lsoka linguistica e, anche qui, va valutato ¢ se questa scelta sia
migliore rispetto allQaltra in vista della loro comprensione.

Lo scopo del libro « in effetti di Cmettere in luce una logica insita nello sviluppo
del pensiero contemporaneoE (p. 239) ed « chiaramente necessario operare una
ricostruzione del suo percorso che evidenzi e privilegi certi nodi teorici a scapito
di altri; altrettanto chiaro ¢ che tutto questo non sarebbe possibile senza una per-
sonale opzione lesolta. Sans ¢ convinto che Cla pretesa di elaborare un sistema
puramente razionale [E] continua a essere una valida alternativa teorica sia al
naturalismo sia allOermeneuticakE (p. 13): correttamente, non mette per™ in gioco
questa sua posizione nella presentazione del pensiero altrui; semmai lfboso&ab
« quella che gli permette di impostare le coordinate del racconto, e quindi si deve
solo valutare se essa permetta un orientamentca&tb al lettore e crediamo che
sostanzialmente vi riesca.

Sans sottolinea poi come oggi llosofo debba comunque compiere una scelta
rispetto alle quattro possibilit™ che la contemporaneit™ gli prospetta b e questo ¢ un
dato di fatto; interessante ¢ per™ quello che gli chiede, e cio* che sposi un pensiero
puro, scientifzo, esistenziale o linguistico in base a motivi che siano razionalmente
argomentabili e che critichi le alternative in base a considerazioni razionali. Ove
cos* non fosse, si sarebbe abbandonata IOimplesatea, che si pu” diversamen-
te modulare, ma che deve comunque trovare nella ragione (seppure variamente
intesa) un Cpunto di riferimento comune a tuttiE; questa esigenza » avanzata nelle



Philosophical News  Recensioni 215

ultime pagine del volume, dedicate alla discussione del pensiero postmoderno, cui
si oppone la lecita speranza Cche la modernit™ non sigaE (p. 316). Pur non
sposando completamente la sua preferenza per un pensiero puro, si tratta di un
auspicio che chi scrive condivide e che spera siano in molti a sottoscrivere.

Lorenzo Fossati
Universit™ Cattolica del Sacro Cuore
lorenzo.fossati@unicatt.it



