
Georg Sans, Al crocevia della Þ losoÞ a contemporanea, Gre-
gorian & Biblical Press, Roma 2010. Un volume di pp. 328.

Quello di cui parleremo • un libro di storia della Þ losoÞ a contemporanea, e 
lÕoggetto stesso • giˆ di per sŽ meritevole dÕattenzione.

Potrebbe sembrare che il primo requisito per scrivere di storia sia la distanza tra 
colui che scrive e ci˜ di cui scrive, perchŽ verrebbe cos“ garantita quellÕoggettivitˆ 
necessaria per distinguere la storia dalla testimonianza: interessanti e importan-
ti entrambe, non vanno per˜ confuse. La prima distanza da frapporre dovrebbe 
allora essere quella temporale, per cui diventa arduo scrivere una storia contem-
poranea che non voglia essere nŽ la cronaca di quanto registrato nŽ il racconto di 
quanto vissuto: come nel caso della cronaca ci si limiterebbe alla raccolta di infor-
mazioni che spetterebbe ad altri valutare, cos“ nel caso del racconto si offrirebbe la 
propria voce che spetterebbe ad altri ascoltare. é dunque lo spettro dellÕoggettivitˆ 
a turbare chi si accinge a scrivere di cose recenti e voglia che il suo discorso abbia 
un valore non esclusivamente personale. Evitare la partigianeria o pi• semplice-
mente lÕavventatezza pare difÞ cile se non impossibile.

Se poi ci si accinge a scrivere di storia della Þ losoÞ a, la matassa si ingarbuglia ul-
teriormente, giacchŽ neppure la distanza temporale sembra sufÞ ciente a garantire 
la pretesa di oggettivitˆ e attendibilitˆ, e molto spesso le nostre storie della Þ losoÞ a 
rischiano di dire pi• di noi che le scriviamo che non di coloro di cui scriviamo. 
Ma anche questa, ormai, • cosa nota e sostanzialmente irrimediabile: si tratta di 
mantenere un certo equilibrio e di essere parchi e morigerati, da un lato, e di non 
limitarsi a un riassunto sostitutivo o alla mera riedizione di testi perduti, dallÕaltro. 

Insomma, senza scomodare Dilthey, se scrivo la storia della vita di Alessandro 
Magno, non avendo vissuto quegli eventi e dovendoli ricostruire, tenter˜ in qualche 
modo di ÒsostituirmiÓ a lui e cercher˜ di farlo nel modo pi• accurato e pertinente, 
selezionando quegli aspetti che considero rilevanti, per esempio non parlando di 
chi gli sellava il cavallo o di come erano vestite le sue guardie di scorta; ma se scrivo 
di chi lo ha istruito, Aristotele, anzi non di lui ma del suo pensiero, non avendo 
pensato quello che lui ha pensato e dovendolo ricostruire, la mia ÒsostituzioneÓ a 
lui e la mia ÒselezioneÓ degli aspetti rilevanti sono senzÕaltro pi• problematiche, 
perchŽ entrambi Ð Aristotele ed io Ð stiamo pensando e selezionandoÉ e non es-
sendo il mio pensare e selezionare il suo, • quasi necessario che il mio sostituirmi a 
lui acquisti il volto del tradimento. Posso certamente dire: Volete sapere quel che ha 
pensato Aristotele? BeÕ, leggetevelo!, e questo invito Ð anche se sgarbato Ð avrebbe 
un senso, mentre suonerebbe molto pi• paradossale se dicessi: Volete sapere quello 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 211 211

che ha fatto Alessandro Magno? BeÕ, andate in Macedonia nel IV secolo avanti Cristo 
e corretegli dietro. La mediazione dello storico tout court sembra necessaria e accet-
tabile, mentre quella dello storico della Þ losoÞ a crea pi• difÞ denza e ci si aspetta 
che sia ancora pi• circospetta.

Se il discorso si potesse concludere con un invito allÕaurea mediocritas, non si 
spiegherebbe come e perchŽ sulla storia e sullo scrivere di storia si siano impegnati 
cos“ tanti e tali ingegni, e come altrettanti continuino a dedicarsi allÕimproba fatica 
di spingere il masso di Sisifo su per la rupe. Alla Þ ne, forse • meglio semplicemente 
far Þ nta di niente, mettere in conto le difÞ coltˆ che ci aspettano conÞ dando nella 
nostra buona stella e porci allÕopera: questa verrˆ poi giudicata e valutata o magari 
bellamente dimenticata. Del resto, si pu˜ anche centrare un bersaglio importan-
te pur avendo mirato altrove: chi potrˆ mai dire che non vale la pena di leggere 
Dialettica dellÕilluminismo perchŽ lÕilluminismo di cui parla non • mai esistito e 
ogni storico del Settecento alza pi• dÕun sopracciglio quando glielo si nomina? E 
chi mai dirˆ che non si impara nulla dalle lezioni hegeliane di storia della Þ losoÞ a 
perchŽ il peso dellÕaggettivo hegeliano • troppo gravoso e lÕautore • un Procuste, 
geniale s“, ma pur sempre sanguinario?

Consapevole dei rischi, anche Georg Sans si • cimentato nellÕimpresa, rac-
contando la sua storia della Þ losoÞ a contemporanea con un libro che nasce dalla 
sua attivitˆ didattica presso la PontiÞ cia Universitˆ Gregoriana di Roma. Lo fa 
affrontando di petto la difÞ coltˆ lampante di un oggetto sfuggente e multiforme 
di principio, la Þ losoÞ a, occupandosi proprio del punto di cui • ancor pi• difÞ cile 
scrivere, la contemporaneitˆ. Egli propone lÕimmagine del crocevia (donde il titolo 
del volume) costituito dalle tre linee fondamentali di sviluppo del pensiero degli 
ultimi duecento anni, a partire cio• dalla stagione del Òpensiero puroÓ dellÕideali-
smo speculativo, che viene diversamente criticato e ÒsuperatoÓ secondo direzioni 
accomunate dal punto di partenza e dal volersene allontanare, ma che poi pro-
cedono secondo proprie autonome dinamiche, rispettivamente come Òpensiero 
scientiÞ coÓ, Òpensiero esistenzialeÓ e Òpensiero linguisticoÓ.

LÕassunzione centrale del lavoro, dunque, non • semplicemente quella per cui 
con Hegel giungerebbe al proprio compimento e alla propria massima espressione 
un progetto e unÕidea di ragione successivamente abbandonato, per cui lo sto-
rico dovrebbe seguire le diverse e successive vie battute dal pensiero Þ losoÞ co; 
Sans propone invece una connessione pi• forte, perchŽ Çla Þ losoÞ a, dopo Hegel, 
• sostanzialmente una reazione a HegelÈ (p. 5). Se questa tesi, in senso stretto, • 
storicamente discutibile (giacchŽ vÕ• anche una parte dellÕOttocento e del Nove-
cento che non subisce un inß usso hegeliano nŽ positivo nŽ negativo), essa si rivela 
per˜ euristicamente feconda a livello meta-Þ losoÞ co, ed • una bussola che effet-
tivamente permette di orientarsi in un dibattito cos“ caleidoscopico come quello 
contemporaneo. Sans cerca di evitare una mera rassegna dossograÞ ca di vari autori 
e correnti che si limita alla sequenza cronologica: se allora quel che accomuna la 
contemporaneitˆ • il riÞ uto dellÕidea di Çpensiero puroÈ che trova in Hegel il suo 
apice, pu˜ esser considerato indifferente che sia ingaggiata direttamente con lui 
una polemica oppure no, ed • possibile raggruppare autori e correnti in base al 
modo in cui hanno elaborato un pensiero non pi• ÇpuroÈ, proponendo una Þ lo-



212212 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

soÞ a di volta in volta incentrata sulla scienza empirica, sullÕesistenza umana o sulla 
dimensione linguistica.

Il volume si apre dunque con la parte dedicata al Çpensiero puroÈ (pp. 19-92), 
e affronta dapprima i presupposti kantiani dellÕidealismo e le reazioni alla Þ losoÞ a 
critica (anche circa il rapporto tra fede e ragione), poi lÕesigenza dellÕassolutezza 
del fondamento e della sistematicitˆ del suo svolgimento che emerge con Fichte e 
prosegue con la multiformitˆ del percorso di Schelling, per giungere Þ nalmente a 
Hegel, a partire dalla cui logica speculativa si chiariscono il senso della dialettica e 
la portata della Fenomenologia dello spirito, passando quindi alla sua Þ losoÞ a poli-
tica (di cui si esplicitano i nessi col dibattito tra liberali e comunitari) e alla frattura 
tra destra e sinistra hegeliane, in particolare sulla questione della religione come 
ÇrappresentazioneÈ, considerando Strau§ e Feuerbach. Il tema dominante di que-
sta stagione • lo spinoziano (ma giˆ neoplatonico) , lÕaspirazione cio• 
alla comprensione della parte nel tutto che si esprime tanto a livello ontologico-
metaÞ sico che gnoseologico.

Fin qui il discorso di Sans segue Ð efÞ cacemente Ð una narrazione consolidata; 
• con la seconda parte, riservata al Çpensiero scientiÞ coÈ (pp. 93-172), che mani-
festa la sua originalitˆ. Se in generale questa impostazione si deÞ nisce in relazione 
ai progressi delle scienze, per cui qualsiasi riß essione Þ losoÞ ca deve partire dagli 
esiti delle scienze positive, si tratta di vedere in particolare come ne venga seguito 
lo sviluppo. Vengono distinte due direttive principali: la prima • quella che indi-
vidua il riferimento della Þ losoÞ a nelle scienze sociali e nella storia, dove presenta 
il positivismo di Comte e il liberalismo di Mill, per proseguire con il socialismo 
di Marx (sottolineando il retaggio hegeliano del tema dellÕalienazione), passando 
poi allo storicismo di Dilthey e alla sociologia di Weber (di cui si approfondisce 
lÕanalisi delle origini del capitalismo), per giungere alla Scuola di Francoforte e 
alla teoria dellÕagire comunicativo di Habermas; nella seconda linea la Þ losoÞ a si 
confronta invece con le scienze naturali e la matematica e vengono considerati lÕem-
pirismo logico (da Frege, Russell e il Circolo di Vienna Þ no al naturalismo di Qui-
ne), la Þ losoÞ a della scienza (dal veriÞ cazionismo neoempirista al falsiÞ cazionismo 
popperiano e allÕanalisi kuhniana delle rivoluzioni scientiÞ che, approfondendo la 
questione del realismo) e inÞ ne il pragmatismo (Peirce, James e Dewey, ma anche 
Putnam e Papini).

Qui il criterio proposto mette alla prova la sua efÞ cacia, giacchŽ le connessio-
ni e gli apparentamenti sono meno scontati o consolidati: la scelta di collegare il 
positivismo a Marx e allo storicismo, infatti, non • banale e risponde allo sforzo 
di individuare un tratto comune nellÕapproccio scientiÞ co alla realtˆ (umana, in 
questo caso) diverso da quello hegeliano, mirando a un sapere positivo e non asso-
luto. In ogni caso, il neoempirismo e il suo sviluppo restano distinti e di fatto non 
assimilabili al primo schieramento, e questo non solo perchŽ nel secondo il colle-
gamento a Hegel • praticamente assente (pu˜ esserci il dato biograÞ co di alcuni 
dei suoi esponenti che sono stati idealisti, ma certo il loro pensiero non si svolge 
in contrapposizione a lui, ma su tuttÕaltre premesse), ma anche perchŽ lÕidea di 
scienza dei due gruppi • troppo diversa e pu˜ essere considerata come la stessa 
cosa solo se elevata a un livello che probabilmente nessuno dei due avrebbe rite-



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 213 213

nuto condivisibile. Questo • invece proprio il livello che Sans prospetta: sarebbe 
una scelta illegittima solo se venisse affermato che tale concetto • condiviso dagli 
autori considerati, ma non lo • perchŽ il punto di vista dello storico non • sullo 
stesso piano delle concezioni esaminate, di cui al contrario egli cerca di mettere in 
risalto le differenze e speciÞ citˆ; il difetto sarebbe nellÕappiattire le concezioni che 
si esaminano sulla propria, ma questa non entra in gioco se non per organizzare e 
rendere possibile il confronto.

La storia del Çpensiero esistenzialeÈ (terza parte, pp. 173-238) procede dalla 
netta opposizione non solo alla Þ losoÞ a hegeliana ma anche a quella scientiÞ ca, 
di cui si mette in questione il comune presupposto: la Þ ducia nella capacitˆ della 
ragione di conseguire una veritˆ. Vengono presentati quindi Nietzsche e Kierke-
gaard come precursori dellÕesistenzialismo novecentesco, che viene poi esaminato 
nellÕopera di Heidegger, Sartre e LŽvinas, non prima di aver affrontato Husserl e 
la fenomenologia.

E qui chi scrive trova un inciampo, personalissimo, che gli rende il percorso pi• 
accidentato del previsto. Si tratta per˜ di un ostacolo per me, che a molti invece 
potrˆ non apparire tale. Ci˜ che mi lascia perplesso • considerare Husserl come 
Çla terza Þ gura da annoverare tra i precursori dellÕesistenzialismoÈ dopo Nietz-
sche e Kierkegaard (p. 174), anche se Sans non manca di sottolineare sia la sua 
irriducibile speciÞ citˆ, sia il modo in cui i suoi ÇseguaciÈ ne hanno trasformato il 
progetto in una direzione che il fautore di una ÇÞ losoÞ a come scienza rigorosaÈ 
non avrebbe certamente condiviso; non avrei poi dedicato lo stesso numero di 
pagine a Husserl (pp. 197-206) e a LŽvinas (pp. 229-238), ma anche questa • una 
scelta che potrebbe invece sposata da molti fenomenologi di oggi: che il cammino 
della fenomenologia sia quello delineato in questo libro • forse proprio il modo 
in cui maggioritariamente lÕattuale fenomenologia concepisce se stessa. Resta in-
contestabile che il pensiero di Husserl • oggettivamente il riferimento prossimo di 
Heidegger, Sartre e LŽvinas. Al limite, si potrebbe porre la questione se tale pen-
siero si esaurisca nellÕessere condizione di possibilitˆ dellÕesistenzialismo, ma non 
si potrebbe considerare tale rilievo pertinente se fosse sollevato dal punto di vista 
teorico e resterebbe solo da valutare se la scelta regge da quello storiograÞ co: biso-
gna cio• domandarsi se si capisca meglio Husserl mettendolo in relazione a Frege 
e a Russell o connettendolo a Kierkegaard e Heidegger. Sans opta per la seconda 
possibilitˆ, io preferirei la prima, e questo • quanto.

LÕultima parte considera il Çpensiero linguisticoÈ (pp. 239-316), che muove dal-
la considerazione del ruolo centrale del linguaggio non solo nellÕespressione ma 
anche nella formulazione del pensiero: da questo punto di vista, sono considerate 
complementari la Þ losoÞ a ÇanaliticaÈ e quella ÇcontinentaleÈ. Il proÞ lo della prima 
• tracciato a partire dallÕopera di Wittgenstein (di cui si esaminano le cosiddette 
due fasi, del Tractatus e delle Ricerche Þ losoÞ che) e se ne seguono gli sviluppi nella 
Þ losoÞ a del linguaggio ordinario, in particolare soffermandosi su Austin e Ryle, 
passando poi alle questioni affrontate dalla Þ losoÞ a della mente (la critica ryleana 
al dualismo, il comportamentismo, il materialismo e il funzionalismo con Turing, 
Nagel e Davidson) e dalle teorie del signiÞ cato (approfondendo Frege, Russell e 
Kripke). Passando alla tradizione continentale vengono presentate lÕermeneutica 



214214 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

di Gadamer e Ricoeur (ma giˆ di Schleiermacher, Dilthey e Heidegger), lo struttu-
ralismo dalla linguistica di Saussure alle altre scienze umane con LŽvi-Strauss, Bar-
thes, Lacan e Foucault, Þ no ad arrivare alla decostruzione di Derrida e al pensiero 
postmoderno con Lyotard e Vattimo.

La contrapposizione tra i cosiddetti ÒanaliticiÓ e ÒcontinentaliÓ • ormai un pun-
to acquisito del dibattito attuale e della storiograÞ a Þ losoÞ ca che tenta di occu-
parsene, anche se la deÞ nizione stessa delle due famiglie • problematica, se i loro 
contorni non sono sempre cos“ netti e se ultimamente vi sono tentativi di dialogo 
importanti, improntati al superamento delle unilateralitˆ caratteristiche di qualche 
decennio fa. In effetti stiamo forse entrando in una nuova fase, anche se i frutti 
di un incontro sembrano al momento ancora modesti o di difÞ cile valutazione. 
Si potrebbe dire che, in realtˆ, lÕopposizione tra analitici e continentali non sia 
che una ripresa di quellÕopposizione che aveva giˆ diviso ÒscientiÞ ciÓ ed Òesisten-
zialiÓ, solo in una nuova veste che attribuisce la centralitˆ al linguaggio, peraltro 
inteso (e usato) in due modi quasi incommensurabili. Ci troviamo qui di fronte a 
un problema analogo a quello incontrato relativamente al termine scienza: se lˆ si 
trattava di impostare un livello ulteriore e un concetto pi• ampio o astratto per 
ricomprendere sia Marx e lo storicismo sia il neoempirismo e il pragmatismo, qui • 
necessaria una mossa analoga con il termine linguaggio, che • una cosa assai diversa 
per Wittgenstein e per Derrida, ma che pu˜ diventare la stessa per Sans che scrive 
di loro. Come che sia, pur con tali precisazioni, il linguistic turn • proprio il punto 
che accomuna e che, dal punto di vista del racconto di Sans, • preponderante ri-
spetto a quanto divide: si possono connettere allÕesistenzialismo lÕermeneutica e la 
decostruzione intendendole come suo sviluppo, ma • stimolante presentarle invece 
in relazione alla Þ losoÞ a linguistica e, anche qui, va valutato • se questa scelta sia 
migliore rispetto allÕaltra in vista della loro comprensione.

Lo scopo del libro • in effetti di Çmettere in luce una logica insita nello sviluppo 
del pensiero contemporaneoÈ (p. 239) ed • chiaramente necessario operare una 
ricostruzione del suo percorso che evidenzi e privilegi certi nodi teorici a scapito 
di altri; altrettanto chiaro • che tutto questo non sarebbe possibile senza una per-
sonale opzione Þ losoÞ ca. Sans • convinto che Çla pretesa di elaborare un sistema 
puramente razionale [É] continua a essere una valida alternativa teorica sia al 
naturalismo sia allÕermeneuticaÈ (p. 13): correttamente, non mette per˜ in gioco 
questa sua posizione nella presentazione del pensiero altrui; semmai la sua Þ losoÞ a 
• quella che gli permette di impostare le coordinate del racconto, e quindi si deve 
solo valutare se essa permetta un orientamento efÞ cace al lettore e crediamo che 
sostanzialmente vi riesca.

Sans sottolinea poi come oggi il Þ losofo debba comunque compiere una scelta 
rispetto alle quattro possibilitˆ che la contemporaneitˆ gli prospetta Ð e questo • un 
dato di fatto; interessante • per˜ quello che gli chiede, e cio• che sposi un pensiero 
puro, scientiÞ co, esistenziale o linguistico in base a motivi che siano razionalmente 
argomentabili e che critichi le alternative in base a considerazioni razionali. Ove 
cos“ non fosse, si sarebbe abbandonata lÕimpresa Þ losoÞ ca, che si pu˜ diversamen-
te modulare, ma che deve comunque trovare nella ragione (seppure variamente 
intesa) un Çpunto di riferimento comune a tuttiÈ; questa esigenza • avanzata nelle 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 215 215

ultime pagine del volume, dedicate alla discussione del pensiero postmoderno, cui 
si oppone la lecita speranza Çche la modernitˆ non sia Þ nitaÈ (p. 316). Pur non 
sposando completamente la sua preferenza per un pensiero puro, si tratta di un 
auspicio che chi scrive condivide e che spera siano in molti a sottoscrivere.

Lorenzo Fossati
Universitˆ Cattolica del Sacro Cuore

lorenzo.fossati@unicatt.it


