
Antonio Pavan – Emanuela Magno (a cura di), Antropoge-
nesi. Ricerche sull’origine e lo sviluppo del fenomeno umano, Il 
Mulino, Bologna 2010. Un volume di pp. 672.

Rifl ettere sull’origine dell’essere umano (sull’antropogenesi, appunto) signifi ca 
rifl ettere, in ultima istanza, su ciò che caratterizza l’uomo in quanto uomo e, al 
contempo, sul «destino» dell’umanità in relazione ai mutamenti ambientali, tecno-
logici e culturali del tempo presente. Il pensiero del nostro secolo, infatti, sembra 
dominato in maniera sempre più pressante dalla cosiddetta «questione antropolo-
gica»: il nostro tempo, scrivono Elena Magno e Antonio Pavan, «è tempo in cui 
ne andrebbe dell’essenza stessa dell’uomo e in cui ne va, ed è in gioco, l’umanità 
dell’uomo», poiché «ci interroghiamo sempre più su che cosa costituisca l’umanità 
dell’uomo; su che cosa ne stiamo facendo dell’umanità dell’uomo, in età tecnologi-
ca» (p. 11). E «sembra succedere che quanto più l’uomo [...] pare avvicinarsi alla 
possibilità di prendersi in mano in una sorta di inedita “generatività artifi ciale” e 
di nuova potenza di pianifi cazione razionale, anche biologica, anche mentale, di sé, 
tanto più entri in una sconosciuta perplessità, fi no all’angoscia, circa il futuro della 
sua umanità» (ibidem). Fin qui, dunque, questo volume collettaneo sull’antropoge-
nesi non pare aggiungere alcunché alla posizione della questione antropologica. Le 
domande fi losofi che sull’essenza dell’uomo, del resto, pur dettagliandosi sempre 
più nel corso dei secoli e pur aggiungendo sempre nuovi elementi alle loro formu-
lazioni (elementi che spesso accrescono le diffi coltà, più che diminuirle), restano 
sostanzialmente immutate: cos’è l’uomo? Cosa distingue l’uomo dagli altri viventi? 
Qual è il corretto modo di intendere, rispettare e valorizzare l’umanità dell’uomo? 
Le nuove possibilità di intervento tecnologico degli uomini sugli uomini non mo-
difi cano tali interrogativi, ma rendono sempre più urgente (e complicata) qualsia-
si risposta. La fi losofi a della tecnica contemporanea, insomma, non pare sancire 
una «morte dell’uomo», ma, al contrario, pone sempre più in rilievo la centralità 
dell’essere umano, defi nito in maniera più o meno vaga e variegata, in modo espli-
cito o implicito, anche laddove ci si concentri sulla fi ne del concetto di «essere 
umano», esaltando o demonizzando la tecnica. Anche perché (ci sia consentito 
questo breve rilievo) la dismissione di un concetto di «uomo» (o del concetto di 
«uomo» in generale) non implica la cessazione della realtà umana: l’uomo conti-
nua a esistere, come agente e fondamento della tecnica, anche quando i fi losofi , gli 
antropologi o gli scienziati non se ne accorgono.

Il percorso di indagine proposto nel libro, tuttavia, è degno di nota: non si parte, 
in questo caso, da una data defi nizione dell’essere umano (come «animale raziona-
le», ad esempio), allo scopo di verifi care la legittimità di tale defi nizione dinnanzi 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 207 207

ai progressi della scienza e della tecnica. Al contrario, si esaminano i molteplici 
aspetti del fenomeno umano e delle sue origini, per elaborare un fondamento di 
risposta largamente condiviso alla «questione antropologica». I differenti orienta-
menti degli autori e le loro differenti competenze (si tratta pur sempre di un lavoro 
interdisciplinare) rendono notevolmente complicata qualsiasi risposta univoca. I 
curatori, nondimeno, sembrano individuare una sorta di unità di intenti nella co-
mune opposizione ai riduzionismi contemporanei del fenomeno umano: l’umani-
smo spontaneista (che intravede la specifi cità dell’umano in elementi indefi nibili 
e non investigabili concettualmente), il post-umanismo (che accetta il superamen-
to dell’umano mediante la tecnica), il naturalismo neuro-mentalistico (che riduce 
l’uomo alle sue componenti fi siche, chimiche e biologiche), l’umanismo sopranna-
turalista (che rende sempre più radicale la distinzione tra natura e spirito) (cfr. p. 
12). Questi riduzionismi, tuttavia, paiono condividere una tesi di fondo: l’essere 
umano (in tutte le sue componenti o in una sua componente soltanto) può essere 
spiegato deterministicamente tramite lo studio dei processi semplici che lo hanno 
originato. L’uomo, insomma, non sarebbe altro che la somma di elementi non-
umani più o meno semplici, i quali, per una sorta di necessità intrinseca, si sarebbe-
ro uniti e avrebbero prodotto una struttura complessa come quella umana. Questo 
riduzionismo deterministico, in effetti, è il padre di ogni altro riduzionismo, sia di 
quel naturalismo e di quel post-umanismo che si rifanno espressamente a esso, sia 
di quegli umanismi spontaneisti o soprannaturalisti che intendono circoscriverne 
la portata, dando a esso partita vinta in ambito scientifi co.

Pavan e Magno, in questo senso, intravedono la «dismisura» dell’uomo proprio 
nel fatto che egli emerge come possibilità a partire dalla natura e si radica come 
soggetto di possibilità rispetto a se stesso, alla natura e a ciò che trascende entram-
bi. Se si riesce a mostrare che l’uomo è un ente «possibile» (e non già un risultato 
necessario) rispetto ai suoi processi di generazione, si può anche preservare quella 
libertà dell’uomo sui possibili che, altrimenti, in un meccanicismo naturalista, sa-
rebbe ridotta a mera illusione, legittimando qualsiasi intervento di modifi cazione 
della natura (non-umana e umana). L’uomo emerge dalla natura pre-umana e, di 
fatto, la trascende sotto numerosi punti di vista. Se non vi fosse alcun limite e se 
tutto fosse già scritto nel libro della natura, pertanto, non potrebbe esservi affat-
to alcuna «novità umana», né alcuna novità introdotta dalla libertà dell’uomo: la 
tecnica prolungherebbe semplicemente l’opera della natura, fi nanche rivoltandosi 
contro i suoi agenti (gli uomini) e determinandone l’estinzione. Una natura intesa 
deterministicamente, insomma, e ricomprendente il fenomeno umano tout court, 
ci sembra essere null’altro che l’immagine rifl essa di una tecnica che provvede 
soltanto ad alimentare se stessa e a crescere indefi nitamente nelle proprie poten-
zialità, fi no alla distruzione dell’uomo e, con l’uomo, di se stessa. Le categorie di 
«emergenza», «eccedenza» e «invenzione» tracciano il profi lo dell’antropogenesi: 
l’invenzione (che rivela nuove virtualità nell’essere, strutturando la materia) «da 
emergenza e per (par) eccedenza, dice dell’essere come novità, cioè anzitutto come 
possibilità» (p. 19). Nell’uomo, allora, «appaiono nuovi potenziali, appare una for-
ma aperta e inconclusa che non ama essere ribattuta sul solo ricevuto (da natura), 
che non ama essere violata e occlusa nella sua trascendenza (da avventura) (p. 21).



208208 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

Non possiamo certamente ripercorrere tutte le tappe del movimento dell’antro-
pogenesi, così come viene descritto nel libro a partire dall’origine dell’universo, 
passando per i grandi racconti delle religioni e per lo studio dell’evoluzione bio-
logica e antropologica, fi no a soffermarsi sulle «forme» tipiche dell’umano. Prefe-
riamo esaminare gli spunti fi losofi ci forniti da alcuni saggi, che non sono di certo 
le uniche parti rilevanti del libro, ma che offrono, a nostro avviso, un importante 
contributo al dibattito sulla «questione antropologica».

Nel saggio di Antonio Pavan «Del sé che dice io» (pp. 411-427), la distinzione 
tra la coscienza e il sé, da un lato, e l’io, dall’altro, si manifesta nell’autorifl essività 
di quest’ultimo: «dire io implica sempre, e anche, una condizione come di ritorno 
della coscienza su se stessa, o una presa di coscienza del proprio essere coscienti», 
che «non solo è il luogo della sopravvenienza dell’io, ma insieme è il luogo della 
rivelazione del sé che, nell’io e attraverso l’io, si dà a vivere e pensare come sfondo 
dell’io» (p. 411). Per questo motivo, «un semplice coscienzialismo psicologistico 
non fa un io propriamente umano» (ibidem). In altri termini, «la criticità cruciale 
della forma umana è il suo stesso dire io, è la sua stessa egoità; o altrimenti: è il suo 
prendere coscienza e il farsi una ragione della sua stessa pretesa di consistenza» (p. 
415). L’io, tuttavia, è risvegliato a se stesso dal proprio essere-nel-mondo, al punto 
di intersezione tra il sentire (la dimensione estetica), il fare o l’agire (la dimensione 
pragmatica) e il sapere (la dimensione noetica) (cfr. p. 414). L’io, pur avvertendosi 
come il centro unifi catore del mondo, percepisce nondimeno anche la propria con-
tingenza: il mio «io» è uno dei tanti centri di condensazione dell’energia dell’uni-
verso, destinato a manifestarsi e a morire. Il soggetto, allora, cioè quel «riferimento 
funzionale ai processi del farsi e del mutare delle cose e delle forme» (p. 419), non 
può essere mai colto esclusivamente in una dimensione staticamente concettuale, 
giacché il soggetto «dice nel sé la dimensione costituente di tutta la fenomenalità 
attraverso la quale l’io si adempie e si manifesta e si viene facendo nella sua consi-
stenza» (ibidem). Tutti gli uomini sono «eventi dell’energia di fondo» (p. 420), ma 
«nessuna forma, per elementare che sia la sua costituzione, è energia semplicemen-
te, o al fi ne, contratta, contenuta, addomesticata nella perfezione di un peras ma-
nifesto» (p. 421). Tutte le manifestazioni dell’energia sono potenzialmente accom-
pagnate dalla seità, preparano la seità, che giunge ad autocoscienza solo nell’io, in 
cui l’energia «continua la sua espansione, la sua invenzione generando nuova vita e 
nuove possibilità» (p. 425). L’io, pertanto, è una «novità» all’interno della natura, 
ma non è distaccato dalla natura stessa: la natura è permeata da quell’energia, che 
prepara la libertà manifesta nell’uomo e che, nell’uomo, continua a operare. In 
questa visione dell’essere umano, dunque, non vi è né dualismo, né monismo: il 
concetto di «natura» viene espanso al di là di un semplice determinismo meccani-
cista e incontra (pur non causando da sé) il fenomeno umano.

La novità umana, poi, è colta da Roberta De Monticelli nella dimensione dell’at-
to (pp. 467-482): la persona «emerge come una realtà di tipo nuovo da una base 
neurobiologica specifi ca» e «viene ad esistere come un tipo essenzialmente, on-
tologicamente nuovo di ente rispetto alla sua base» (p. 467). Una persona è un 
soggetto di atti che emerge sui propri stati e, nella fattispecie, l’identità personale 
emerge negli atti liberi (cfr. p. 468). La persona prende posizione sui propri stati 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 209 209

e, decidendo, trasforma gli stati in motivi effi caci di azione (ferma restando la di-
stinzione tra l’atto e l’azione). Il soggetto è tale, solo e soltanto se prende posizione 
sui propri stati e «una persona è un soggetto d’atti» (p. 475). Tra i diversi livelli di 
atti, gli atti liberi in senso stretto sono quegli atti mediante i quali ci autorizziamo 
«a fare qualcosa dei dati fattuali e valoriali», «a fare qualcosa di noi stessi» (p. 478). 
Se gli atti in generale sono prese di posizione sulla vita affettiva e cognitiva, gli atti 
liberi sono «prese di posizione del secondo livello», che consentono alle persone 
«di intervenire sul corso della loro vita sia modulando l’esposizione all’impatto af-
fettivo e cognitivo, “gestendone”, per così dire, anche la sfera passiva e contribuen-
do per questa parte alla formazione della propria identità personale; sia dirigendo 
la loro vita col fare qualcosa dei dati e, insieme, inevitabilmente, di se stessi» (p. 
481). Lo stato, allora, non spiega l’atto, così come l’insieme degli stati naturali non 
motiva, né determina l’origine della persona. La persona «emerge» sui propri stati 
e, in questo senso, li trascende.

Carmelo Vigna, infi ne, coglie la specifi cità dell’umano nello studio della dinami-
ca del desiderio (pp. 599-607). In un breve trattato dal forte impatto speculativo, 
Vigna distingue anzitutto l’impulso dal desiderio: l’impulso è un «desiderio cieco», 
«che vive e viene innanzi non perché tratto avanti da un “oggetto” conveniente, 
come è ad esempio il cibo per l’affamato, ma da una qualche misteriosa vis a tergo» 
(p. 599). Il desiderio, al contrario, vede il proprio oggetto e lo intenziona: esso è 
governato dalla causalità fi nale. L’oggetto è un «altro positivo», determinato in 
molteplici forme, ma il desiderio è libero rispetto ad esso, a meno che l’oggetto 
desiderato non sia «il tutto». Il desiderio, allora, non può arrestarsi a un oggetto 
determinato, «ma cerca anche un oggetto che sia in qualche modo una totalità 
o alcunché di intero» (p. 603), un oggetto a esso conveniente (simile a sé) e sul 
quale eccedere (altro da sé): questo oggetto è «l’altro come soggetto, ossia un altro 
essere umano» (ibidem). Il soggetto del desiderio può trascendere il mondo solo 
se si rapporta a qualcosa di adeguato al «suo essere un orizzonte trascendentale» 
(p. 605), a un’altra soggettività. Gli uomini, tuttavia, possono garantire soltanto 
un appagamento parziale al desiderio di infi nito e di eternità: il desiderio umano, 
allora, «chiede alla ragione di proseguire nella ricerca di un Altro che fi nalmente lo 
possa rassicurare ed appagare» (ibidem). Il desiderio, in defi nitiva, non riposa sul 
nulla, né su qualcosa di inadeguato a se stesso, così come non può accontentarsi né 
della coscienza del nulla, né della coscienza del fi nito: il suo tragitto tende sempre 
a una mèta, a una destinazione ulteriore, che può essere tale, solo e soltanto perché 
l’origine stessa dell’uomo rimanda a una forma di ulteriorità. Interrogarsi sull’an-
tropogenesi, allora, equivale a interrogarsi sulla presenza dell’infi nito nel fi nito e 
sulla possibilità di una libertà, come quella umana, che solo muovendo dall’infi nito 
e dai suoi segni può risultare fondata e valorizzata.

Michele Paolini Paoletti
Università degli Studi di Macerata

michele.paolinip@gmail.com


