Antonio Pavan — Emanuela Magno (a cura di), Antropoge-
nest. Ricerche sull origine e lo sviluppo del fenomeno umano, 11
Mulino, Bologna 2010. Un volume di pp. 672.

Riflettere sull’origine dell’essere umano (sull’antropogenesi, appunto) significa
riflettere, in ultima istanza, su cio che caratterizza 'uomo in quanto uomo e, al
contempo, sul «destino» dell’'umanita in relazione ai mutamenti ambientali, tecno-
logici e culturali del tempo presente. Il pensiero del nostro secolo, infatti, sembra
dominato in maniera sempre pitl pressante dalla cosiddetta «questione antropolo-
gica»: il nostro tempo, scrivono Elena Magno e Antonio Pavan, «& tempo in cui
ne andrebbe dell’essernza stessa dell'uomo e in cui ne va, ed ¢ in gioco, I'umanita
dell'uomo», poiché «ci interroghiamo sempre piti su che cosa costituisca I'umanita
dell'uomo; su che cosa ne stiamo facendo dell’'umanita dell'uomo, in eta tecnologi-
ca» (p. 11). E «sembra succedere che quanto pitt 'uomo [...] pare avvicinarsi alla
possibilita di prendersi in mano in una sorta di inedita “generativita artificiale” e
di nuova potenza di pianificazione razionale, anche biologica, anche mentale, di sé,
tanto pitl entri in una sconosciuta perplessita, fino all’angoscia, circa il futuro della
sua umanita» (zbidem). Fin qui, dunque, questo volume collettaneo sull’antropoge-
nesi non pare aggiungere alcunché alla posizione della questione antropologica. Le
domande filosofiche sull’essenza dell’'uomo, del resto, pur dettagliandosi sempre
pitt nel corso dei secoli e pur aggiungendo sempre nuovi elementi alle loro formu-
lazioni (elementi che spesso accrescono le difficolta, pitt che diminuirle), restano
sostanzialmente immutate: cos’¢ 'uomo? Cosa distingue I'uomo dagli altri viventi?
Qual ¢ il corretto modo di intendere, rispettare e valorizzare I'umanita dell’'uomo?
Le nuove possibilita di intervento tecnologico degli uomini szgl; uomini non mo-
dificano tali interrogativi, ma rendono sempre piti urgente (e complicata) qualsia-
si risposta. La filosofia della tecnica contemporanea, insomma, non pare sancire
una «morte dell'uomo», ma, al contrario, pone sempre pit in rilievo la centralita
dell’essere umano, definito in maniera piti 0 meno vaga e variegata, in modo espli-
cito o implicito, anche laddove ci si concentri sulla fine del concetto di «essere
umano», esaltando o demonizzando la tecnica. Anche perché (ci sia consentito
questo breve rilievo) la dismissione di «z concetto di «uomo» (o del concetto di
«uomo» in generale) non implica la cessazione della realta umana: 'uvomo conti-
nua a esistere, come agente e fondamento della tecnica, anche quando i filosofi, gli
antropologi o gli scienziati non se ne accorgono.

11 percorso di indagine proposto nel libro, tuttavia, ¢ degno di nota: non si parte,
in questo caso, da una data definizione dell’essere umano (come «animale raziona-
le», ad esempio), allo scopo di verificare la legittimita di tale definizione dinnanzi



Philosophical News  Recensioni 207

ai progressi della scienza e della tecnica. Al contrario, si esaminano i molteplici
aspetti del fenomeno umano e delle sue origini, per elaborare un fondamento di
risposta largamente condiviso alla «questione antropologica». I differenti orienta-
menti degli autori e le loro differenti competenze (si tratta pur sempre di un lavoro
interdisciplinare) rendono notevolmente complicata qualsiasi risposta univoca. I
curatori, nondimeno, sembrano individuare una sorta di unita di intenti nella co-
mune opposizione ai riduzionismi contemporanei del fenomeno umano: 'umani-
smo spontaneista (che intravede la specificita dell'umano in elementi indefinibili
e non investigabili concettualmente), il post-umanismo (che accetta il superamen-
to dell'umano mediante la tecnica), il naturalismo neuro-mentalistico (che riduce
I'uomo alle sue componenti fisiche, chimiche e biologiche), 'umanismo sopranna-
turalista (che rende sempre pit radicale la distinzione tra natura e spirito) (cfr. p.
12). Questi riduzionismi, tuttavia, paiono condividere una tesi di fondo: I'essere
umano (in tutte le sue componenti o in una sua componente soltanto) pud essere
spiegato deterministicamente tramite lo studio dei processi semplici che lo hanno
originato. 'uomo, insomma, non sarebbe altro che la somma di elementi non-
umani piti o meno semplici, i quali, per una sorta di necessita intrinseca, si sarebbe-
ro uniti e avrebbero prodotto una struttura complessa come quella umana. Questo
riduzionismo deterministico, in effetti, ¢ il padre di ogni altro riduzionismo, sia di
quel naturalismo e di quel post-umanismo che si rifanno espressamente a esso, sia
di quegli umanismi spontaneisti o soprannaturalisti che intendono circoscriverne
la portata, dando a esso partita vinta in ambito scientifico.

Pavan e Magno, in questo senso, intravedono la «dismisura» dell’'uomo proprio
nel fatto che egli emerge come possibilitd a partire dalla natura e si radica come
soggetto di possibilita rispetto a se stesso, alla natura e a cio che trascende entram-
bi. Se si riesce a mostrare che I'uomo ¢ un ente «possibile» (e non gia un risultato
necessario) rispetto ai suoi processi di generazione, si pud anche preservare quella
liberta dell’'uomo sui possibili che, altrimenti, in un meccanicismo naturalista, sa-
rebbe ridotta a mera illusione, legittimando qualsiasi intervento di modificazione
della natura (non-umana e umana). L'uomo emerge dalla natura pre-umana e, di
fatto, la trascende sotto numerosi punti di vista. Se non vi fosse alcun limite e se
tutto fosse gia scritto nel libro della natura, pertanto, non potrebbe esservi affat-
to alcuna «novita umana», né alcuna novita introdotta dalla liberta dell’'uomo: la
tecnica prolungherebbe semplicemente I'opera della natura, finanche rivoltandosi
contro i suoi agenti (gli uomini) e determinandone I'estinzione. Una natura intesa
deterministicamente, insomma, e ricomprendente il fenomeno umano fout court,
ci sembra essere null’altro che I'immagine riflessa di una tecnica che provvede
soltanto ad alimentare se stessa e a crescere indefinitamente nelle proprie poten-
zialita, fino alla distruzione dell'uomo e, con 'uomo, di se stessa. Le categorie di
«emergenzax», «eccedenza» e «invenzione» tracciano il profilo dell’antropogenesi:
Pinvenzione (che rivela nuove virtualita nell’essere, strutturando la materia) «da
emergenza e per (par) eccedenza, dice dell’essere come novita, cio¢ anzitutto come
possibilita» (p. 19). Nell'uomo, allora, «appaiono nuovi potenziali, appare una for-
ma aperta e inconclusa che non ama essere ribattuta sul solo ricevuto (da natura),
che non ama essere violata e occlusa nella sua trascendenza (da avventura) (p. 21).



208 Recensiont  Philosophical News

Non possiamo certamente ripercorrere tutte le tappe del movimento dell’antro-
pogenesi, cosi come viene descritto nel libro a partire dall’origine dell’universo,
passando per i grandi racconti delle religioni e per lo studio dell’evoluzione bio-
logica e antropologica, fino a soffermarsi sulle «forme» tipiche dell’'umano. Prefe-
riamo esaminare gli spunti filosofici forniti da alcuni saggi, che non sono di certo
le uniche parti rilevanti del libro, ma che offrono, a nostro avviso, un importante
contributo al dibattito sulla «questione antropologicas.

Nel saggio di Antonio Pavan «Del sé che dice io» (pp. 411-427), la distinzione
tra la coscienza e il sé, da un lato, e I'io, dall’altro, si manifesta nell’autoriflessivita
di quest’ultimo: «dire io implica sempre, e anche, una condizione come di ritorno
della coscienza su se stessa, o una presa di coscienza del proprio essere coscienti»,
che «non solo ¢ il luogo della sopravvenienza dell’io, ma insieme ¢ il luogo della
rivelazione del sé che, nell’io e attraverso I'io, si da a vivere e pensare come sfondo
dell’io» (p. 411). Per questo motivo, «un semplice coscienzialismo psicologistico
non fa un io propriamente umano» (¢bider). In altri termini, «la criticita cruciale
della forma umana ¢ il suo stesso dire io, ¢ la sua stessa egoita; o altrimenti: ¢ il suo
prendere coscienza e il farsi una ragione della sua stessa pretesa di consistenza» (p.
415). Lio, tuttavia, & risvegliato a se stesso dal proprio essere-nel-mondo, al punto
di intersezione tra il sentire (la dimensione estetica), il fare o 'agire (la dimensione
pragmatica) e il sapere (la dimensione noetica) (cfr. p. 414). Lio, pur avvertendosi
come il centro unificatore del mondo, percepisce nondimeno anche la propria con-
tingenza: il mio «io» & uno dei tanti centri di condensazione dell’energia dell’uni-
verso, destinato a manifestarsi e a morire. Il soggetto, allora, cio¢ quel «riferimento
funzionale ai processi del farsi e del mutare delle cose e delle forme» (p. 419), non
puo essere mai colto esclusivamente in una dimensione staticamente concettuale,
giacché il soggetto «dice nel sé la dimensione costituente di tutta la fenomenalita
attraverso la quale I'io si adempie e si manifesta e si viene facendo nella sua consi-
stenza» (¢bidem:). Tutti gli uomini sono «eventi dell’energia di fondo» (p. 420), ma
«nessuna forma, per elementare che sia la sua costituzione, ¢ energia semplicemen-
te, o al fine, contratta, contenuta, addomesticata nella perfezione di un peras ma-
nifesto» (p. 421). Tutte le manifestazioni dell’energia sono potenzialmente accom-
pagnate dalla seita, preparano la seita, che giunge ad autocoscienza solo nell’io, in
cui I'energia «continua la sua espansione, la sua invenzione generando nuova vita e
nuove possibilita» (p. 425). Lio, pertanto, & una «novita» all’interno della natura,
ma non ¢ distaccato dalla natura stessa: la natura ¢ permeata da quell’energia, che
prepara la liberta manifesta nell’'uomo e che, nell'uomo, continua a operare. In
questa visione dell’essere umano, dunque, non vi ¢ né dualismo, né monismo: il
concetto di «natura» viene espanso al di 1a di un semplice determinismo meccani-
cista e incontra (pur non causando da sé) il fenomeno umano.

La novita umana, poi, & colta da Roberta De Monticelli nella dimensione dell’at-
to (pp. 467-482): la persona «emerge come una realta di tipo nuovo da una base
neurobiologica specifica» e «viene ad esistere come un tipo essenzialmente, on-
tologicamente nuovo di ente rispetto alla sua base» (p. 467). Una persona & un
soggetto di atti che emerge sui propri stati e, nella fattispecie, I'identita personale
emerge negli atti liberi (cfr. p. 468). La persona prende posizione sui propri stati



Philosophical News  Recensioni 209

e, decidendo, trasforma gli stati in motivi efficaci di azione (ferma restando la di-
stinzione tra I’atto e ’azione). Il soggetto ¢ tale, solo e soltanto se prende posizione
sui propri stati e «una persona & un soggetto d’atti» (p. 475). Tra i diversi livelli di
atti, gli atti liberi in senso stretto sono quegli atti mediante i quali ci autorizziamo
«a fare qualcosa dei dati fattuali e valoriali», «a fare qualcosa di noi stessi» (p. 478).
Se gli atti in generale sono prese di posizione sulla vita affettiva e cognitiva, gli atti
liberi sono «prese di posizione del secondo livello», che consentono alle persone
«di intervenire sul corso della loro vita sia modulando 'esposizione all’impatto af-
fettivo e cognitivo, “gestendone”, per cosi dire, anche la sfera passiva e contribuen-
do per questa parte alla formazione della propria identita personale; sia dirigendo
la loro vita col fare qualcosa dei dati e, insieme, inevitabilmente, di se stessi» (p.
481). Lo stato, allora, non spiega I’atto, cosi come I'insieme degli stati naturali non
motiva, né determina I’origine della persona. La persona «emerge» sui propri stati
e, in questo senso, li trascende.

Carmelo Vigna, infine, coglie la specificita dell’'umano nello studio della dinami-
ca del desiderio (pp. 599-607). In un breve trattato dal forte impatto speculativo,
Vigna distingue anzitutto I'impulso dal desiderio: I'impulso & un «desiderio cieco»,
«che vive e viene innanzi non perché tratto avanti da un “oggetto” conveniente,
come ¢ ad esempio il cibo per I'affamato, ma da una qualche misteriosa vzs a tergo»
(p. 599). 1l desiderio, al contrario, vede il proprio oggetto e lo intenziona: esso &
governato dalla causalita finale. L'oggetto ¢ un «altro positivo», determinato in
molteplici forme, ma il desiderio ¢ libero rispetto ad esso, a meno che I'oggetto
desiderato non sia «il tutto». Il desiderio, allora, non puo arrestarsi a un oggetto
determinato, «ma cerca anche un oggetto che sia in qualche modo una totalita
o alcunché di intero» (p. 603), un oggetto a esso conveniente (simile a sé) e sul
quale eccedere (altro da sé): questo oggetto & «/'altro come soggetto, ossia un altro
essere umano» (tbidem). 1l soggetto del desiderio pud trascendere il mondo solo
se si rapporta a qualcosa di adeguato al «suo essere un orizzonte trascendentale»
(p. 605), a un’altra soggettivita. Gli uomini, tuttavia, possono garantire soltanto
un appagamento parziale al desiderio di infinito e di eternita: il desiderio umano,
allora, «chiede alla ragione di proseguire nella ricerca di un Altro che finalmente lo
possa rassicurare ed appagare» (zbiderz). 1l desiderio, in definitiva, non riposa sul
nulla, né su qualcosa di inadeguato a se stesso, cosi come non pud accontentarsi né
della coscienza del nulla, né della coscienza del finito: il suo tragitto tende sempre
a una méta, a una destinazione ulteriore, che puo essere tale, solo e soltanto perché
’origine stessa dell’'uomo rimanda a una forma di ulteriorita. Interrogarsi sull’an-
tropogenesi, allora, equivale a interrogarsi sulla presenza dell’infinito nel finito e
sulla possibilita di una liberta, come quella umana, che solo muovendo dall’infinito
e dai suoi segni puo risultare fondata e valorizzata.

Michele Paolini Paoletti
Universita degli Studi di Macerata
michele.paolinip@gmail.com



