
Fabrice Hadjadj – Fabrice Midal, Qu’est-ce que la vérité?, 
Salvator, Paris 2010. Un volume di pp. 115.

Il volume, che esce nella collana «Controverses» dell’editrice parigina Salvator, 
raccoglie il dibattito svoltosi il 4 giugno 2010 a cura del Centre théologique univer-
sitarie di Rouen, sul tema della verità indicato nel titolo. La disputa è affi data a due 
intellettuali, fi losofi  di orientamento diverso, entrambi di origine ebraica: Fabrice 
Midal, docente di meditazione buddhista, e Fabrice Hadjadj, di origini tunisine, 
ateo e anarchico fi no alla conversione al cristianesimo, autore di una dozzina di 
volumi di cui alcuni tradotti in italiano (Mistica della carne. La profondità dei sessi, 
Medusa 2009; Farcela con la morte. Anti-metodo per vivere, Cittadella 2009; La 
fede dei demoni, Marietti 2010; La terra strada del cielo. Manuale dell’avventuriero 
dell’esistenza, Lindau 2010). La disputa, di notevole interesse, mette di fronte a 
due possibili esiti, opposti, della lunga stagione del post-‘68 francese: da un lato un 
pensatore buddhista che ritrova la mistica dell’Oriente al termine della decostru-
zione nichilista, nietzschiana e heideggeriana, della soggettività; dall’altro un ateo 
che riscopre, mediante la conversione al cristianesimo, il rilievo dell’io, della rela-
zione intersoggettiva, del realismo come incarnazione. Il volume esordisce, nella 
prima parte, con una rifl essione distinta, da parte degli autori, sul tema della verità, 
a cui segue, nella seconda, il “debat”, la dialettica delle domande e delle risposte. 

Spiegando il suo punto di vista, il primo Fabrice, Midal, giustifi ca la sua appar-
tenenza alla tradizione del buddhismo indo-tibetano tantra per la sua dottrina sulla 
«nature veritable de toutes choses qui constitue le continuum ininterrompu sous-
jacent au samsara et au nirvana» (ivi, p. 21). La natura profonda, reale, è continuità 
ininterrotta «par-delà la dualité apparente» (ibidem), oltre i dualismi che segnano 
la storia della metafi sica. Il messaggio di Buddha è «une pensée non marquée par 
la métaphisique occidentale» (ivi, p. 22). Ciò che egli insegna è un’altra “verità”. 
Nel caso dell’uomo ciò signifi ca andare al di là de «l’union d’une raison et du 
sentiment, de l’âme et du corps» (ibidem). Per Midal «la voi du Buddha est une 
pensée tout autre de l’être de l’être humain» (ivi, p. 23). Per comprenderlo, oltre 
la ragione e il sentimento, occorre situarsi in un orizzonte meta-antropologico. 
Lungo questa china Midal riscopre la tradizione dei moralisti francesi, di coloro 
che hanno criticato la roccaforte dell’“io”, lo hanno spogliato di ogni alone, gettato 
nella polvere. Questo ego è «une mascarade qui, sous prétexte de nous protéger 
de tout, nous fait vivre de façon radicalment inauthentique. Ce moi-moi-même-
et-ancore-moi, voilà ce que les grands penseurs français que sont Molière ou La 
Rochefoucald ont nommé l’amour propre (et que Rousseau oppose à l’amour de 
soi) et que la tradition bouddhique tente de penser comme non-ego» (ivi, p. 33).



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 199 199

Da La Rochefoucauld a Buddha, passando per Nietzsche e la sua decostruzione 
del soggetto – per il Nietzsche erede di Schopenhauer e della sua critica buddhi-
sta al principium individuationis – il percorso di Midal è chiaro. È l’esito mistico, 
orientale, post-umanistico, delle critiche decostruzionistiche conseguenti al “‘68 
pensiero”. A questa fuga da “sé”, dal mondo, l’altro Fabrice, Hadjadj, oppone la 
via del realismo ebraico-cristiano, la via di Buber, di Rosenzweig, di von Balthasar: 
quella sulla persistenza dell’io, più forte di ogni negazione, sulla strutturale rela-
zione io-tu, identità-alterità. La «vérité, c’est que nous sommes ici, moi, Fabrice 
Hadjadj, vous, qui m’entendez, qui m’écoutez peut-être, avec le foutu désir de 
béatitude dans les entrailles, et en même temps la peur au ventre devant la mort» 
(ivi, p. 50). Ciò signifi ca che siamo dramatis personae, «protagonistes d’un drame» 
(ivi, p. 51). La vita non è una continuità indolore dove il contrasto è apparenza, 
come vorrebbe Midal. La vita è la “prova”, nella lotta tra il positivo e il negativo, 
tra la gioia e il dolore. «La preuve, c’est que l’angoisse devant la mort monte en 
même temps que nos joies terrestres. Plus j’ai de joie a tenir Élisabeth dans mes 
bras (Élisabeth, c’est ma quatriéme fi lle), plus aussi j’ai d’angoisse de la perdre» 
(ivi, p. 52). Rispetto a questo dramma la strategia del “distacco” (détachement), 
messa in atto da una saggezza vecchia come il mondo, non funziona. Anticipa la 
morte per paura della morte. «Mais perdre l’angoisse devant la mort, c’est avoir 
perdu l’émerveillement davant la vie. Parce que ce n’est que dans la mesure où je 
m’émerveille encore devant la vie, cette vie, celle Élisabeth, celle de Jacob (Jacob, 
c’est mon fi ls), ou même celle de Françoise (là, c’est ma belle-mère), que la mort, 
en tant qu’elle me prive de cette vie que j’aime, peut m’apparaître angoissante. 
Et c’est pourquoi l’angoisse devant la mort n’est pas l’affection fondamentale de 
l’existence, mais d’abord, plus profondément, l’émerveillement devant la vie» (ivi, 
pp. 52-53).

L’angoscia di fronte alla morte non è l’affezione fondamentale. Hadjadj critica lo 
Heidegger di Sein und Zeit e, insieme, mostra il limite della posizione buddhista. Il 
timore della morte sorge, in seconda battuta, a partire dall’affezione ad un reale po-
sitivo di cui temiamo la perdita. Per questo «la vérité ne doit rien diminuer de mon 
désir de béatitude, mais elle ne doit rien obscurcir non plus de ma lucidité devant 
la mort, et donc la vérité ne peut se révéler que dans ce lieu d’extrême tension, à 
l’endroit même de cette déchirure» (ivi, p. 53). Il che signifi ca che essa è «quelche 
chose comme une résurrection» (ibidem).

Se la verità è colta in un “dramma” la seconda osservazione che Hadjadj trae 
dalla nozione di dramatis personae è che noi, i soggetti, siamo protagonisti, non 
spettatori inerti come il saggio buddhista che osserva la scena dal di fuori. «La véri-
té de la situation, c’est que je suis là avec mon visage, et que vous êtes là, chacun, 
avec le vôtre, et que notre recherche d’un savoir ne doit jamais nous faire oublier 
cette première vérité-là: nous sommes d’abord des persone avec des noms propres, 
et le regard de chacun pour l’autre paraît contenir un mystère plus profond que 
toutes les encyclopédies» (ivi, pp. 53-54). La verità si manifesta in un dramma i cui 
protagonisti, come affermava Franz Rosenzweig, non sono gli uomini in generale 
ma le persone con il loro volto, con il loro nome e cognome. «Ce dont il s’agit, 
ce n’est pas l’homme, mais Robert, Corinne, Fatima, Chögyam ou meme Fabrice 



200200 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

[...] Telle est la réalité, si bien que la Vérité non seulement ne sarait méconnaître 
la diversité des visages, mais elle ne peut qu’ouvrer pour leur amour et leur com-
munion» (ivi, p. 55). Per questo la saggezza, quella vera, «réclame autour d’elle la 
moltitude des visages» ( ivi, p. 56), non il loro annullamento. Concludendo il suo 
intervento Hadjadj fi ssa quattro condizioni entro le quali la verità prende forma: 
L’incarnation, L’epreuve, Le drame, La communion des visages. Quattro condizioni 
che, secondo l’autore, trovano la loro realizzazione nel racconto della Passione di 
Cristo narrata nel Vangelo di Giovanni, di Cristo che di fronte alla domanda di 
Pilato “Qu’est-ce que la vérité?”, non risponde. Non può rispondere «parce qu’il 
est lui-même la réponse» (ivi, p. 64).

Il realismo ebraico-cristiano si oppone, in tal modo, al buddhismo post-moder-
no dell’ebreo (di origine) Midal. Il dibattito che segue, tra i due autori, illumina le 
prospettive marcando le differenze. Alla domanda di Hadjadj: «Quelle consistance 
donnes-tu à la diversitè des voix et des visages?» (ivi, pp. 73-74), Midal ribatte 
che «Le “moi-moi-même-et-encore-moi” est cette crispation qui nous empêche 
d’entrer en rapport avec la vérité» (ivi, p. 77). Il “me”, l’io, non è il “proprio”, il 
profondo meta-personale. «Le moi n’est pas haïssable, il est illusoire, un effet d’op-
tique qui recouvre notre être propre» (ivi, p. 78). Questo è l’autentico messaggio di 
Buddha. «Je crois donc qu’on peut dire que le “non ego” est la vérité la plus simple 
de l’existence humaine» (pp. 80-81). È la verità che si apre alla dimensione mistica, 
nell’opera ad es. di Madame Guyon a cui Midal ha dedicato un capitolo nel suo 
volume Et si de l’amour on ne savait rien? (Albin Michel, Paris 2010). All’obiezione 
di Hadjadj, per cui c’è mistica e mistica, una mistica de-realizzante e un’altra che si 
fonda su «la necessité d’une médiation, d’un rapport à l’autre» (ivi, p. 94), Midal 
ribatte che «la vérité de mon être n’est pas d’être un “moi” ni un “sujet” face à des 
objects et d’autres sujects!» (ivi, p. 99). La mistica non ricade nel soggettivismo; 
essa introduce in quella terra di nessuno che è oltre «le rapport moi-autre» (ivi, p. 
102), introduce al continuum profondo della natura dove non ci sono più barriere, 
distinzioni tra soggetto e oggetto, dove «on n’a pas besoin pour cela de rigidifi er 
“moi” et “autre”, pas plus qu’on a besoin d’une mediation» (ivi, pp. 102-103). Nel-
la natura si è originariamente uniti nel vincolo della compassione universale, oltre 
le differenze io-tu, io-mondo, che implicano, come tali, il problema del “terzo”, 
della mediazione. Una posizione ermeticamente chiusa alla provocazioni “perso-
nalistiche”, al realismo esistenziale patrocinato da Hadjadj. A cui non rimane che 
riaffermare, contro ogni detachement di tipo orientale l’insopprimibile realtà del 
proprio essere individuale. «La question, ce n’est pas “être pour autrui”, la que-
stion, c’est moi, Fabrice, face à vous, Georges… Parce que ce qui importe, c’est de 
retrouver le sens du nom propre, de l’irréductibilité du nom propre désignant une 
personne unique» (ivi, p. 108). Tutto questo contro la fascinazione dell’astratto che 
«perd de vue la primauté du visage, la primauté de la rencontre, la primauté de 
l’événement» (ivi, p. 109).

Massimo Borghesi
Università degli Studi di Perugia

borgmax@inwind.it


