Fabrice Hadjadj — Fabrice Midal, Q«’est-ce que la vérité?,
Salvator, Paris 2010. Un volume di pp. 115.

Il volume, che esce nella collana «Controverses» dell’editrice parigina Salvator,
raccoglie il dibattito svoltosi il 4 giugno 2010 a cura del Centre théologique univer-
sitarie di Rouen, sul tema della verita indicato nel titolo. La disputa ¢ affidata a due
intellettuali, filosofi di orientamento diverso, entrambi di origine ebraica: Fabrice
Midal, docente di meditazione buddhista, e Fabrice Hadjadj, di origini tunisine,
ateo e anarchico fino alla conversione al cristianesimo, autore di una dozzina di
volumi di cui alcuni tradotti in italiano (Mzstica della carne. La profondita dei sessi,
Medusa 2009; Farcela con la morte. Anti-metodo per vivere, Cittadella 2009; La
fede dei demoni, Marietti 2010; La terra strada del cielo. Manuale dell avventuriero
dell’esistenza, Lindau 2010). La disputa, di notevole interesse, mette di fronte a
due possibili esiti, opposti, della lunga stagione del post-‘68 francese: da un lato un
pensatore buddhista che ritrova la mistica dell’Oriente al termine della decostru-
zione nichilista, nietzschiana e heideggeriana, della soggettivita; dall’altro un ateo
che riscopre, mediante la conversione al cristianesimo, il rilievo dell’io, della rela-
zione intersoggettiva, del realismo come incarnazione. Il volume esordisce, nella
prima parte, con una riflessione distinta, da parte degli autori, sul tema della ver:za,
a cui segue, nella seconda, il “debat”, la dialettica delle domande e delle risposte.

Spiegando il suo punto di vista, il primo Fabrice, Midal, giustifica la sua appar-
tenenza alla tradizione del buddhismo indo-tibetano tantra per la sua dottrina sulla
«nature veritable de toutes choses qui constitue le continuum ininterrompu sous-
jacent au samzsara et au nirvana» (ivi, p. 21). La natura profonda, reale, & continuita
ininterrotta «par-dela la dualité apparente» (ibidem), oltre i dualismi che segnano
la storia della metafisica. Il messaggio di Buddha ¢ «une pensée non marquée par
la métaphisique occidentale» (ivi, p. 22). Cio che egli insegna & un’altra “verita”.
Nel caso dell’'uomo cio significa andare al di [a de «l’'union d’une raison et du
sentiment, de I'dme et du corps» (ibidem). Per Midal «la voi du Buddha est une
pensée tout autre de I’étre de 1’étre humain» (ivi, p. 23). Per comprenderlo, oltre
la ragione e il sentimento, occorre situarsi in un orizzonte mzeta-antropologico.
Lungo questa china Midal riscopre la tradizione dei moralisti francesi, di coloro
che hanno criticato la roccaforte dell’“io”, lo hanno spogliato di ogni alone, gettato
nella polvere. Questo ego & «une mascarade qui, sous prétexte de nous protéger
de tout, nous fait vivre de facon radicalment inauthentique. Ce moi-moi-méme-
et-ancore-moi, voila ce que les grands penseurs francais que sont Moliere ou La
Rochefoucald ont nommé /amour propre (et que Rousseau oppose a lamzour de
so?) et que la tradition bouddhique tente de penser comme non-ego» (ivi, p. 33).



Philosophical News  Recensioni 199

Da La Rochefoucauld a Buddha, passando per Nietzsche e la sua decostruzione
del soggetto — per il Nietzsche erede di Schopenhauer e della sua critica buddhi-
sta al principium individuationis — il percorso di Midal ¢ chiaro. E I'esito mistico,
orientale, post-umanistico, delle critiche decostruzionistiche conseguenti al “‘68
pensiero”. A questa fuga da “sé”, dal mondo, I'altro Fabrice, Hadjadj, oppone la
via del realismo ebraico-cristiano, la via di Buber, di Rosenzweig, di von Balthasar:
quella sulla persistenza dell’io, pit forte di ogni negazione, sulla strutturale rela-
zione io-tu, identita-alterita. La «vérité, c’est que nous sommes ici, moi, Fabrice
Hadjadj, vous, qui m’entendez, qui m’écoutez peut-étre, avec le foutu désir de
béatitude dans les entrailles, et en méme temps la peur au ventre devant la mort»
(ivi, p. 50). Cio significa che siamo dramatis personae, «protagonistes d’un drame»
(ivi, p. 51). La vita non & una continuita indolore dove il contrasto & apparenza,
come vorrebbe Midal. La vita ¢ la “prova”, nella lotta tra il positivo e il negativo,
tra la gioia e il dolore. «La preuve, c’est que I'angoisse devant la mort monte en
méme temps que nos joies terrestres. Plus j’ai de joie a tenir Elisabeth dans mes
bras (Elisabeth, c’est ma quatriéme fille), plus aussi j’ai d’angoisse de la perdre»
(ivi, p. 52). Rispetto a questo dramma la strategia del “distacco” (détachement),
messa in atto da una saggezza vecchia come il mondo, non funziona. Anticipa la
morte per paura della morte. «Mais perdre I’angoisse devant la mort, c’est avoir
perdu I'émerveillement davant la vie. Parce que ce n’est que dans la mesure ou je
m’émerveille encore devant la vie, cette vie, celle Elisabeth, celle de Jacob (Jacob,
c’est mon fils), ou méme celle de Francoise (13, c’est ma belle-mére), que la mort,
en tant qu’elle me prive de cette vie que j'aime, peut m’apparaitre angoissante.
Et c’est pourquoi 'angoisse devant la mort n’est pas I'affection fondamentale de
I’existence, mais d’abord, plus profondément, I'’émerveillement devant la vie» (ivi,
pp. 52-53).

L'angoscia di fronte alla morte non é ['affezione fondamentale. Hadjadj critica lo
Heidegger di Sein und Zeit e, insieme, mostra il limite della posizione buddhista. 11
timore della morte sorge, in seconda battuta, a partire dall’affezione ad un reale po-
sitivo di cui temiamo la perdita. Per questo «la vérité ne doit rien diminuer de mon
désir de béatitude, mais elle ne doit rien obscurcir non plus de ma lucidité devant
la mort, et donc la vérité ne peut se révéler que dans ce lieu d’extréme tension, a
I'endroit méme de cette déchirure» (ivi, p. 53). Il che significa che essa & «quelche
chose comme une résurrection» (ibidem).

Se la verita & colta in un “dramma” la seconda osservazione che Hadjadj trae
dalla nozione di dramatis personae & che noi, i soggetti, siamo protagonist:, non
spettatori inerti come il saggio buddhista che osserva la scena dal di fuori. «La véri-
té de la situation, c’est que je suis 1a avec mon visage, et que vous étes 13, chacun,
avec le votre, et que notre recherche d’un savoir ne doit jamais nous faire oublier
cette premiére vérité-la: nous sommes d’abord des persone avec des noms propres,
et le regard de chacun pour I'autre parait contenir un mystére plus profond que
toutes les encyclopédies» (ivi, pp. 53-54). La verita si manifesta in un dramma i cui
protagonisti, come affermava Franz Rosenzweig, non sono gli uomini 7z generale
ma le persone con il loro volto, con il loro nome e coghome. «Ce dont il s’agit,
ce n’est pas ’homme, mais Robert, Corinne, Fatima, Chogyam ou meme Fabrice



200 Recensiont  Philosophical News

[...] Telle est la réalité, si bien que la Vérité non seulement ne sarait méconnaitre
la diversité des visages, mais elle ne peut qu’ouvrer pour leur amour et leur com-
munion» (ivi, p. 55). Per questo la saggezza, quella vera, «réclame autour d’elle la
moltitude des visages» ( ivi, p. 56), non il loro annullamento. Concludendo il suo
intervento Hadjadj fissa quattro condizioni entro le quali la verita prende forma:
Lincarnation, Lepreuve, Le drame, La communion des visages. Quattro condizioni
che, secondo 'autore, trovano la loro realizzazione nel racconto della Passione di
Cristo narrata nel Vangelo di Giovanni, di Cristo che di fronte alla domanda di
Pilato “Qu’est-ce que la vérité?”, non risponde. Non puo rispondere «parce qu’il
est lui-méme la réponse» (ivi, p. 64).

1l realismo ebraico-cristiano si oppone, in tal modo, al buddhismo post-moder-
no dell’ebreo (di origine) Midal. Il dibattito che segue, tra i due autori, illumina le
prospettive marcando le differenze. Alla domanda di Hadjadj: «Quelle consistance
donnes-tu a la diversité des voix et des visages?» (ivi, pp. 73-74), Midal ribatte
che «Le “moi-moi-méme-et-encore-moi” est cette crispation qui nous empéche
d’entrer en rapport avec la vérité» (ivi, p. 77). Il “me”, I'io, non & il “proprio”, il
profondo meta-personale. «Le moi n’est pas haissable, il est illusoire, un effet d’op-
tique qui recouvre notre étre propre» (ivi, p. 78). Questo & 'autentico messaggio di
Buddha. «Je crois donc qu’on peut dire que le “non ego” est la vérité la plus simple
de 'existence humaine» (pp. 80-81). E la verita che si apre alla dimensione mistica,
nell’opera ad es. di Madame Guyon a cui Midal ha dedicato un capitolo nel suo
volume Et si de l'amour on ne savait rien? (Albin Michel, Paris 2010). All’obiezione
di Hadjadj, per cui c’¢ mistica e mistica, una mistica de-realizzante e un’altra che si
fonda su «la necessité d’'une médiation, d’un rapport a I'autre» (ivi, p. 94), Midal
ribatte che «la vérité de mon étre n’est pas d’étre un “moi” ni un “sujet” face a des
objects et d’autres sujects!» (ivi, p. 99). La mistica non ricade nel soggettivismo;
essa introduce in quella terra di nessuno che ¢ oltre «le rapport moi-autre» (ivi, p.
102), introduce al continuum profondo della natura dove non ci sono pit barriere,
distinzioni tra soggetto e oggetto, dove «on n’a pas besoin pour cela de rigidifier
“moi” et “autre”, pas plus qu’on a besoin d’une mediation» (ivi, pp. 102-103). Nel-
la natura si & originariamente uniti nel vincolo della compassione universale, oltre
le differenze io-tu, io-mondo, che implicano, come tali, il problema del “terzo”,
della mediazione. Una posizione ermeticamente chiusa alla provocazioni “perso-
nalistiche”, al realismo esistenziale patrocinato da Hadjadj. A cui non rimane che
riaffermare, contro ogni detachement di tipo orientale I'insopprimibile realta del
proprio essere individuale. «L.a question, ce n’est pas “étre pour autrui”, la que-
stion, c’est moi, Fabrice, face a vous, Georges... Parce que ce qui importe, c’est de
retrouver le sens du nom propre, de I'irréductibilité du nom propre désignant une
personne unique» (ivi, p. 108). Tutto questo contro la fascinazione dell’astratto che
«perd de vue la primauté du visage, la primauté de la rencontre, la primauté de
I’événement» (ivi, p. 109).

Massimo Borghesi
Universita degli Studi di Perugia
borgmax@inwind.it



