Giuseppe Bonvegna, Per una ragione vivente. Cultura, edu-
cazione e politica nel pensiero di Jobn Henry Newman, Vita e
Pensiero, Milano 2008. Un volume di pp. 265.

La figura di John Henry Newman ha goduto di una certa notorieta in Italia a
partire dalla sua recente beatificazione, proclamata da Benedetto XVI lo scorso
settembre 2010 durante il suo viaggio in Inghilterra. Dietro questa felice ricorrenza
molte sono state le pubblicazioni d’occasione, atte a divulgare 'opera e la figura
del Cardinal Newman, la cui vicenda di convertito e la cui produzione culturale
hanno, in Italia, un pubblico troppo modesto.

Eppure vi sono testi e ricerche che non nascono specificamente per questa oc-
casione e che hanno il merito di scandagliare in profondita la proposta culturale
del convertito oxoniense, facendone emergere I’originalita e fecondita teorica oltre
che la vasta conoscenza teologica e storica.

La ricerca che Bonvegna compie sul pensiero di Newman si segnala immedia-
tamente per la sua attualita e unicita, in quanto rilegge il contesto e 'opera di
Newman dal punto di vista del suo pensiero politico e delle strutture culturali,
educative e antropologiche che ad esso sono legate.

Si tratta sicuramente di una prospettiva del tutto peculiare, unica in lingua ita-
liana e rarissima anche nella bibliografia in lingua inglese.

Questa angolatura dell’opera newmaniana viene svolta con metodo sicuro e pa-
dronanza dei documenti da Bonvegna, che raccoglie in quest’opera i frutti di una
serie di meticolose ricerche sul tema svolte nel corso degli ultimi anni.

L’analisi ha da subito un andamento in qualche modo provocatorio, iniziando
il suo percorso da una frase raramente ripresa all'interno dell’analisi critica su J.
H. Newman, e tratta dalla sua Lettera al duca di Norfolk: «Noi siamo fedeli verso
la tradizione del quindicesimo secolo. Tutto questo veniva chiamato Torismo, e gli
uomini si gloriavano di questo nome; oggi viene chiamato Papismo e denigrato».
Questa continuita riscontrata da Newman tra torismo conservatore e dottrina della
fede cattolica sicuramente fece storcere il naso a pitt di un inglese, e qualche per-
plessita genera anche nel lettore contemporaneo.

Ebbene, Bonvegna indaga questo legame costruendo un articolato quadro che
da un lato svolge in maniera analitica 'evolversi della politica inglese, soprattutto
dopo le grandi riforme che si attuarono tra il 1828 e il 1833. Contemporaneamente
intreccia questi avvenimenti con la narrazione della biografia di Newman, letta
innanzitutto alla luce dei suoi tormentati rapporti con la Chiesa d’Inghilterra e con
I’ambiente sociale e culturale legato all’'Universita di Oxford.

Newman, infatti, nasce a Londra nel 1801 e trascorre la prima parte della sua



180 Recensiont  Philosophical News

vita come sacerdote anglicano, per la maggior parte del tempo ad Oxford, dove
viene a contatto sia con le tendenze riformatrici di marca evangelica sia con i ten-
tativi messi in campo da alcuni esponenti del mondo anglicano di non perdere i
riferimenti sacramentali, liturgici e apostolici della Chiesa inglese.

Il testo di Bonvegna mette in luce sia il tribolato lavorio interiore del giovane
Newman, sia i motivi che portarono il fellow di Oriel ad aderire alla corrente “tra-
dizionalista” in nome di una concezione della verita insieme teologica e politica.
Infatti egli vedeva la verita come la roccia cui aderire, i principi di fedelta alla
tradizione e al messaggio biblico come donati all’'uomo in modo che egli potesse
riconoscerli e non come un oggetto proposto alla capacita dell’'uomo di modificarli
e ristrutturarli secondo il proprio arbitrio. Come Bonvegna illustra, & questo 1’ani-
mo con cui il giovane Newman assiste alle profonde modifiche della Chiesa inglese
che il Parlamento di Sua Maesta introdusse a cavallo tra gli anni 20 e 30 del secolo
XIX ed ¢ questo lo spirito che lo anima quando aderisce al progetto di difesa della
tradizione anglicana attraverso lo studio e la pubblicazione di testi dei padri della
Chiesa e di saggi di teologia che passano alla storia come movimento trattariano.
Come riportato da Bonvegna, Newman non si sente un politico, «questo perd non
significa che, da un pulpito filosofico, teologico e storico, abbia perso I'occasione
di giudicare i fatti della politica» (p. 31).

Bonvegna ricostruisce quindi la lotta che Newman intraprese all’'interno della
teologia e del mondo universitario inglese, ripercorrendo il difficile rapporto tra
la gerarchia anglicana e il potere regio fino a Guglielmo IIT (1688) e poi i rapporti
ancor piu difficoltosi con il Parlamento inglese nel corso del XVIII secolo. Utiliz-
zando cio che Newman stesso riporta nella Lettera al duca di Norfolk, emerge chia-
ramente dal testo tutto il disagio dello studioso oxoniense di fronte all’avanzata ap-
parentemente inarrestabile di un relativismo religioso che la politica non solo non
combatteva, ma al contrario sosteneva. In questo clima di apparente smarrimento
matura il torismo di Newman, che, nota Bonvegna, va correttamente compreso:

1l conservatorismo di Newman non va inteso innanzitutto come dottrina politica,
quanto piuttosto come principio di natura spirituale, che, a dispetto del termine (zo-
rysmz), non pud essere confuso con il partito zory, perché si fonda sulla consapevolezza
del fatto che la tradizione anglicana fa parte della ben pitt ampia tradizione cattolica

dell’Occidente (p. 32).

E questa la strada che conduce Newman a studiare e diffondere le radici patri-
stiche del Cristianesimo, operando attivamente al Movimento di Oxford a partire
dal 1833 e rileggendo la storia dell’anglicanesimo come una lunga serie di contese
circa il tentativo dello stato di sottomettere la Chiesa inglese e di innervarla di dot-
trine calviniste e luterane, percorso che trova il suo compimento proprio nell’ope-
ra di Guglielmo IIT d’Orange.

La lotta di Newman per la riscoperta delle origini dell’anglicanesimo lo porta
a ripensare alla vita stessa anglicana come ad una Viz Media tra protestantesimo e
cattolicesimo, capace di recuperare le verita dell’esperienza della Chiesa dei primi
secoli senza cadere nell’apparente servitu alla monarchia assoluta del papismo.



Philosophical News  Recensioni 181

Tuttavia tale conclusione viene attaccata da molti esponenti della stessa gerar-
chia anglicana e Bonvegna ci conduce a comprendere come, da questa delusione,
Newman maturi la convinzione di dover approfondire ancora meglio la natura del
Cristianesimo. Approfondisce quindi la disputa sul monofisismo ariano dei primi
secoli e comincia a comprendere come la confessione anglicana possa non essere
quella che traduce nella contemporaneita I'esperienza della fede e della comunita
dei Padri della Chiesa. Scrive Bonvegna:

La conversione di Newman al cattolicesimo romano fu il risultato dell’esercizio di
una ragione intesa come risposta a quelle circostanze nelle quali era possibile sentire
sinceramente I’eco della voce di Dio (e non come facolta che decideva senza tener conto
della propria strutturale dipendenza dalla realta, dalla storia e dal Mistero): ecco per-
ché Newman cambio confessione religiosa non soltanto senza rinnegare nulla della sua
battaglia in difesa della Chiesa anglicana, ma essendo profondamente convinto che quel
cambiamento si giustificava con la percezione del fatto che la Chiesa di Roma offriva non
tanto una via di fuga dalla tradizione, quanto la possibilita di viverla piti autenticamente
(p. 71).

A partire dal 1839 comincia un profondo ripensamento della sua appartenenza
alla Chiesa inglese: finisce infatti nel 1841 la pubblicazione dei Tracts, i saggi con
cui anima insieme ai suoi amici il Movimento di Oxford, e si ritira a riflettere pres-
so Littlemore a partire dal 1843. Al termine del suo cammino di ripensamento,
Newman passa alla Chiesa cattolica il 9 ottobre del 1845 e il neoconvertito parte
quindi alla volta di Roma per un periodo di studi e di meditazione; qui decide di
aderire alla congregazione dei Padri dell’Oratorio di San Filippo Neri e di portar-
ne I'esperienza di nuovo in Inghilterra, fa ritorno nel 1847.

Bonvegna passa quindi a sviscerare la posizione del Newman cattolico, che in-
veste il mondo della cultura e della politica inglese con tutta la sua preparazione,
profondita e capacita culturale ed educativa. ’autore comincia ad analizzarne le
prime produzioni apologetiche, costruite intorno alla necessita di difendere il cat-
tolicesimo da una serie di accuse avanzate da personaggi vogliosi di pubblicita e di
facili guadagni, fino alla pubblicazione nel 1850 delle Lectures on certain difficulties
felt by anglicans in submitting to the Catholic Church, una serie di conferenze pro-
nunciate per evidenziare quali siano le peculiarita del cattolicesimo e come esso
fosse in continuita con la ricerca del vero che il Movimento di Oxford aveva messo
in campo. Cosi Bonvegna rilegge la riflessione di Newman sia dal punto di vista
religioso che sociale, quando evidenzia come per il convertito di Oxford:

Bisognava oltrepassare la Manica e imparare dai Paesi cattolici; soltanto alla loro
scuola era possibile apprendere qual modo di trattare la persona che, riconoscendo fino
in fondo il primato delle dimensioni spirituali su quelle materiali, era all’origine di una
convivenza secondo Newman di gran lunga pitt umana delle societa nate dalla Riforma
(p. 103).

La polemica di Newman non ¢ tanto rivolta verso il mondo dei servizi o dei diritti
civili presenti nelle societa cattoliche, quanto al fondamento antropologico cui que-



182 Recensiont  Philosophical News

ste dimensioni fanno riferimento. Bonvegna, infatti, nota come in Newman la pre-
occupazione sia duplice: da un lato difendere 'integralita della persona umana, non
omettendo alcuna dimensione dall’antropologia con cui legge il dato storico-sociale.
In secondo luogo, il convertito di Oxford non intende cedere dalla proposta di una
razionalita che non valuti solo gli aspetti materiali e quantificabili della convivenza
umana, ma che sappia invece valorizzare 'educazione della persona ad un rapporto
consapevole e adulto con Dio, rapporto che non puo che avere una forma religiosa
strutturata e storicamente accessibile da parte di ogni persona. Tale modalita dell’in-
contro con Dio ¢ stata decisa e posta da Dio stesso e coincide con la Chiesa cattolica.

La narrazione di Bonvegna investe quindi, nel terzo capitolo, una parte peculia-
re della vita e dell’opera di Newman, che coincide con la sua nomina a rettore della
neocostituita Universita Cattolica di Dublino a partire dal 1851. Questo periodo
coinvolse il futuro cardinale in un lavoro assiduo e molto particolareggiato per la
preparazione, la cura ed il felice esito della proposta educativa e culturale dell’Uni-
versita che gli viene affidata e che produce una grande delusione quando Newman
¢ costretto a dimettersi dal ruolo di rettore nel 1858.

Assieme a questo dato negativo, perd, 'avventura di rettore universitario spinge
Newman a dare forma ad uno dei grandi capolavori sulla trasmissione della cul-
tura universitaria, cioé 'opera L'zdea di Universita che viene a costituirsi come la
raccolta delle sue lezioni magistrali svolte all’'interno e all’esterno dell’Universita
Cattolica di Dublino per spiegarne i contenuti, gli scopi e I'orizzonte formativo nel
quale si inseriva questa istituzione.

Bonvegna ci aiuta a capire come il testo costituisca una tappa fondamentale nel-
lo sviluppo della concezione politica e sociale di Newman: infatti ¢ a partire dalla
sua responsabilita educativa che Newman dettaglia come il compito di un’univer-
sita non possa coincidere unicamente con I’accumulo di conoscenze specialistiche
o con la trasmissione di un modello sociale che equivale a quello del gentlenzan,
ma occorre che ogni disciplina collabori esplicitamente al percorso di scoperta che
il maestro e il discente fanno dell’ultima relazione tra la disciplina studiata e Dio
principio e fondatore di ogni razionalita. I contenuti trasmessi, se corretti, non si
chiudono in una semplice somma algebrica di nozioni, ma si aprono in una do-
manda di significato, cio¢ «il contrario dell’affannoso accumulo conoscitivo era un
atteggiamento molto simile a quello religioso, in quanto capace di dare significato
unitario alle conoscenze accumulate» (p. 140).

Educare, per Newman, coincideva con I’aprire, sostenere, incoraggiare la ricer-
ca che il singolo intraprendeva del significato della realta, investendo con questo
interrogativo 'intero spettro delle conoscenze ed offrendo la proposta cattolica
come luogo capace di far vivere 'esperienza di una coscienza unitaria del reale.
Bonvegna analizza con cura I'insieme delle opere che Newman compone a corredo
di questi discorsi, evidenziando gli strumenti efficaci di questa pedagogia: il rap-
porto personale tra maestro e discente, la prudenza nello studio e la cura della vita
spirituale, morale ed intellettuale di quanti vi sono impegnati a vario titolo.

E in questo contesto che Newman matura la battaglia culturale e politica per
I'insegnamento della teologia presso 1'universita: contro le tentazioni liberali di
escludere questa disciplina dagli insegnamenti universitari in quanto considerata



Philosophical News  Recensioni 183

frutto della coscienza del singolo e quindi impossibile da insegnarsi come scienza,
Bonvegna ci mostra che per Newman:

proprio in forza di questa sua diversita rispetto alla riduzione alla fisica e ad ogni pro-
spettiva che volesse sottacere il suo occuparsi di Dio come creatore trascendente della
realta, la teologia si configurava dunque come quella scienza nella quale non soltanto era
possibile parlare degli attributi di Dio, ma doveva trovare anche spazio la dimostrazione
razionale dell’esistenza di Dio (p. 164).

Nel quarto e quinto capitolo Bonvegna attraversa la riflessione non sistematica
che Newman matura intorno alle nozioni di “stato” e “storia”, compiendo un lavo-
ro di infinita pazienza nel riannodare i fili dispersi nel corpus newmaniano su questi
temi per cercare di rendere accessibile quale fosse il quadro d’insieme che New-
man possedeva e che utilizzava spezzandone 'unita negli strumenti che lui riteneva
pitt utili brandire per le sue battaglie. Queste pagine storiograficamente pregevoli
ci danno una visione a tutto tondo di Newman, impegnato contro un’immagine
di tolleranza resa equivalente all'incredulita, contro la secolarizzazione della vita
sociale, pronto a difendere I'autonomia della Chiesa dallo Stato fino al punto di
difendere il diritto della Chiesa a gestire in proprio un almeno minimo potere tem-
porale. Bonvegna inoltre riprende il tema del “torismo” di Newman dandone una
lettura pit profonda e in linea con la sua produzione culturale da cattolico:

il conservatorismo dei papi (cioe¢ I'unico autentico), spiegava Newman, derivava dal
fatto che la Chiesa, essendo da sempre interessata a ricevere protezione da parte del po-
tere civile, non sopportava I’anarchia, riteneva che la rivoluzione fosse un male, pregava
per la pace nel mondo e per la prosperita di tutti gli Stati cristiani e appoggiava la causa
dell’ordine e del buon governo (p. 201).

Diventa questo il metro con cui Newman giudica le scelte politiche del suo tempo
e quindi giudica anche le scelte della politica nella storia del Cristianesimo, che viene
da lui riattraversata con l'intento di scoprirne le movenze profonde e le aperture o
chiusure della coscienza dei singoli e delle societa di fronte alla proposta cristiana.

L'opera di Bonvegna rilegge questi temi evidenziando come Newman ponga in
una ragione illuminata dalla fede la chiave ermeneutica per comprendere le scelte
e gli avvenimenti della storia come della politica del suo tempo.

Questo lavoro di ricucitura, insieme alla minuziosa ricostruzione storica delle rifles-
sioni e degli episodi della vita di Newman, costituisce il valore aggiunto dell’opera di
Bonvegna, che ha il merito dell’originalita della prospettiva con cui guarda al conver-
tito di Oxford, riproponendone la figura e la riflessione politica, teorica e pedagogica.

Naturalmente, in coda al testo ¢ presente una ricca bibliografia primaria e se-
condaria, che danno strumenti di verifica seri e documentati delle tesi proposte
dal testo.

Gianni Bianchi
Universita degli Studi di Bergamo
giannifabio.bianchi@unibg.it



