
Giuseppe Bonvegna, Per una ragione vivente. Cultura, edu-
cazione e politica nel pensiero di John Henry Newman, Vita e 
Pensiero, Milano 2008. Un volume di pp. 265.

La fi gura di John Henry Newman ha goduto di una certa notorietà in Italia a 
partire dalla sua recente beatifi cazione, proclamata da Benedetto XVI lo scorso 
settembre 2010 durante il suo viaggio in Inghilterra. Dietro questa felice ricorrenza 
molte sono state le pubblicazioni d’occasione, atte a divulgare l’opera e la fi gura 
del Cardinal Newman, la cui vicenda di convertito e la cui produzione culturale 
hanno, in Italia, un pubblico troppo modesto.

Eppure vi sono testi e ricerche che non nascono specifi camente per questa oc-
casione e che hanno il merito di scandagliare in profondità la proposta culturale 
del convertito oxoniense, facendone emergere l’originalità e fecondità teorica oltre 
che la vasta conoscenza teologica e storica.

La ricerca che Bonvegna compie sul pensiero di Newman si segnala immedia-
tamente per la sua attualità e unicità, in quanto rilegge il contesto e l’opera di 
Newman dal punto di vista del suo pensiero politico e delle strutture culturali, 
educative e antropologiche che ad esso sono legate.

Si tratta sicuramente di una prospettiva del tutto peculiare, unica in lingua ita-
liana e rarissima anche nella bibliografi a in lingua inglese.

Questa angolatura dell’opera newmaniana viene svolta con metodo sicuro e pa-
dronanza dei documenti da Bonvegna, che raccoglie in quest’opera i frutti di una 
serie di meticolose ricerche sul tema svolte nel corso degli ultimi anni. 

L’analisi ha da subito un andamento in qualche modo provocatorio, iniziando 
il suo percorso da una frase raramente ripresa all’interno dell’analisi critica su J. 
H. Newman, e tratta dalla sua Lettera al duca di Norfolk: «Noi siamo fedeli verso 
la tradizione del quindicesimo secolo. Tutto questo veniva chiamato Torismo, e gli 
uomini si gloriavano di questo nome; oggi viene chiamato Papismo e denigrato». 
Questa continuità riscontrata da Newman tra torismo conservatore e dottrina della 
fede cattolica sicuramente fece storcere il naso a più di un inglese, e qualche per-
plessità genera anche nel lettore contemporaneo.

Ebbene, Bonvegna indaga questo legame costruendo un articolato quadro che 
da un lato svolge in maniera analitica l’evolversi della politica inglese, soprattutto 
dopo le grandi riforme che si attuarono tra il 1828 e il 1833. Contemporaneamente 
intreccia questi avvenimenti con la narrazione della biografi a di Newman, letta 
innanzitutto alla luce dei suoi tormentati rapporti con la Chiesa d’Inghilterra e con 
l’ambiente sociale e culturale legato all’Università di Oxford. 

Newman, infatti, nasce a Londra nel 1801 e trascorre la prima parte della sua 



180180 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

vita come sacerdote anglicano, per la maggior parte del tempo ad Oxford, dove 
viene a contatto sia con le tendenze riformatrici di marca evangelica sia con i ten-
tativi messi in campo da alcuni esponenti del mondo anglicano di non perdere i 
riferimenti sacramentali, liturgici e apostolici della Chiesa inglese.

Il testo di Bonvegna mette in luce sia il tribolato lavorio interiore del giovane 
Newman, sia i motivi che portarono il fellow di Oriel ad aderire alla corrente “tra-
dizionalista” in nome di una concezione della verità insieme teologica e politica. 
Infatti egli vedeva la verità come la roccia cui aderire, i principi di fedeltà alla 
tradizione e al messaggio biblico come donati all’uomo in modo che egli potesse 
riconoscerli e non come un oggetto proposto alla capacità dell’uomo di modifi carli 
e ristrutturarli secondo il proprio arbitrio. Come Bonvegna illustra, è questo l’ani-
mo con cui il giovane Newman assiste alle profonde modifi che della Chiesa inglese 
che il Parlamento di Sua Maestà introdusse a cavallo tra gli anni ’20 e ’30 del secolo 
XIX ed è questo lo spirito che lo anima quando aderisce al progetto di difesa della 
tradizione anglicana attraverso lo studio e la pubblicazione di testi dei padri della 
Chiesa e di saggi di teologia che passano alla storia come movimento trattariano. 
Come riportato da Bonvegna, Newman non si sente un politico, «questo però non 
signifi ca che, da un pulpito fi losofi co, teologico e storico, abbia perso l’occasione 
di giudicare i fatti della politica» (p. 31).

Bonvegna ricostruisce quindi la lotta che Newman intraprese all’interno della 
teologia e del mondo universitario inglese, ripercorrendo il diffi cile rapporto tra 
la gerarchia anglicana e il potere regio fi no a Guglielmo III (1688) e poi i rapporti 
ancor più diffi coltosi con il Parlamento inglese nel corso del XVIII secolo. Utiliz-
zando ciò che Newman stesso riporta nella Lettera al duca di Norfolk, emerge chia-
ramente dal testo tutto il disagio dello studioso oxoniense di fronte all’avanzata ap-
parentemente inarrestabile di un relativismo religioso che la politica non solo non 
combatteva, ma al contrario sosteneva. In questo clima di apparente smarrimento 
matura il torismo di Newman, che, nota Bonvegna, va correttamente compreso:

Il conservatorismo di Newman non va inteso innanzitutto come dottrina politica, 
quanto piuttosto come principio di natura spirituale, che, a dispetto del termine (to-
rysm), non può essere confuso con il partito tory, perché si fonda sulla consapevolezza 
del fatto che la tradizione anglicana fa parte della ben più ampia tradizione cattolica 
dell’Occidente (p. 32).

È questa la strada che conduce Newman a studiare e diffondere le radici patri-
stiche del Cristianesimo, operando attivamente al Movimento di Oxford a partire 
dal 1833 e rileggendo la storia dell’anglicanesimo come una lunga serie di contese 
circa il tentativo dello stato di sottomettere la Chiesa inglese e di innervarla di dot-
trine calviniste e luterane, percorso che trova il suo compimento proprio nell’ope-
ra di Guglielmo III d’Orange. 

La lotta di Newman per la riscoperta delle origini dell’anglicanesimo lo porta 
a ripensare alla vita stessa anglicana come ad una Via Media tra protestantesimo e 
cattolicesimo, capace di recuperare le verità dell’esperienza della Chiesa dei primi 
secoli senza cadere nell’apparente servitù alla monarchia assoluta del papismo.



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 181 181

Tuttavia tale conclusione viene attaccata da molti esponenti della stessa gerar-
chia anglicana e Bonvegna ci conduce a comprendere come, da questa delusione, 
Newman maturi la convinzione di dover approfondire ancora meglio la natura del 
Cristianesimo. Approfondisce quindi la disputa sul monofi sismo ariano dei primi 
secoli e comincia a comprendere come la confessione anglicana possa non essere 
quella che traduce nella contemporaneità l’esperienza della fede e della comunità 
dei Padri della Chiesa. Scrive Bonvegna: 

La conversione di Newman al cattolicesimo romano fu il risultato dell’esercizio di 
una ragione intesa come risposta a quelle circostanze nelle quali era possibile sentire 
sinceramente l’eco della voce di Dio (e non come facoltà che decideva senza tener conto 
della propria strutturale dipendenza dalla realtà, dalla storia e dal Mistero): ecco per-
ché Newman cambiò confessione religiosa non soltanto senza rinnegare nulla della sua 
battaglia in difesa della Chiesa anglicana, ma essendo profondamente convinto che quel 
cambiamento si giustifi cava con la percezione del fatto che la Chiesa di Roma offriva non 
tanto una via di fuga dalla tradizione, quanto la possibilità di viverla più autenticamente 
(p. 71).

A partire dal 1839 comincia un profondo ripensamento della sua appartenenza 
alla Chiesa inglese: fi nisce infatti nel 1841 la pubblicazione dei Tracts, i saggi con 
cui anima insieme ai suoi amici il Movimento di Oxford, e si ritira a rifl ettere pres-
so Littlemore a partire dal 1843. Al termine del suo cammino di ripensamento, 
Newman passa alla Chiesa cattolica il 9 ottobre del 1845 e il neoconvertito parte 
quindi alla volta di Roma per un periodo di studi e di meditazione; qui decide di 
aderire alla congregazione dei Padri dell’Oratorio di San Filippo Neri e di portar-
ne l’esperienza di nuovo in Inghilterra, fa ritorno nel 1847.

Bonvegna passa quindi a sviscerare la posizione del Newman cattolico, che in-
veste il mondo della cultura e della politica inglese con tutta la sua preparazione, 
profondità e capacità culturale ed educativa. L’autore comincia ad analizzarne le 
prime produzioni apologetiche, costruite intorno alla necessità di difendere il cat-
tolicesimo da una serie di accuse avanzate da personaggi vogliosi di pubblicità e di 
facili guadagni, fi no alla pubblicazione nel 1850 delle Lectures on certain diffi culties 
felt by anglicans in submitting to the Catholic Church, una serie di conferenze pro-
nunciate per evidenziare quali siano le peculiarità del cattolicesimo e come esso 
fosse in continuità con la ricerca del vero che il Movimento di Oxford aveva messo 
in campo. Così Bonvegna rilegge la rifl essione di Newman sia dal punto di vista 
religioso che sociale, quando evidenzia come per il convertito di Oxford:

Bisognava oltrepassare la Manica e imparare dai Paesi cattolici; soltanto alla loro 
scuola era possibile apprendere qual modo di trattare la persona che, riconoscendo fi no 
in fondo il primato delle dimensioni spirituali su quelle materiali, era all’origine di una 
convivenza secondo Newman di gran lunga più umana delle società nate dalla Riforma 
(p. 103).

La polemica di Newman non è tanto rivolta verso il mondo dei servizi o dei diritti 
civili presenti nelle società cattoliche, quanto al fondamento antropologico cui que-



182182 RECENSIONIRECENSIONI      Philosophical News      Philosophical News

ste dimensioni fanno riferimento. Bonvegna, infatti, nota come in Newman la pre-
occupazione sia duplice: da un lato difendere l’integralità della persona umana, non 
omettendo alcuna dimensione dall’antropologia con cui legge il dato storico-sociale. 
In secondo luogo, il convertito di Oxford non intende cedere dalla proposta di una 
razionalità che non valuti solo gli aspetti materiali e quantifi cabili della convivenza 
umana, ma che sappia invece valorizzare l’educazione della persona ad un rapporto 
consapevole e adulto con Dio, rapporto che non può che avere una forma religiosa 
strutturata e storicamente accessibile da parte di ogni persona. Tale modalità dell’in-
contro con Dio è stata decisa e posta da Dio stesso e coincide con la Chiesa cattolica.

La narrazione di Bonvegna investe quindi, nel terzo capitolo, una parte peculia-
re della vita e dell’opera di Newman, che coincide con la sua nomina a rettore della 
neocostituita Università Cattolica di Dublino a partire dal 1851. Questo periodo 
coinvolse il futuro cardinale in un lavoro assiduo e molto particolareggiato per la 
preparazione, la cura ed il felice esito della proposta educativa e culturale dell’Uni-
versità che gli viene affi data e che produce una grande delusione quando Newman 
è costretto a dimettersi dal ruolo di rettore nel 1858. 

Assieme a questo dato negativo, però, l’avventura di rettore universitario spinge 
Newman a dare forma ad uno dei grandi capolavori sulla trasmissione della cul-
tura universitaria, cioè l’opera L’idea di Università che viene a costituirsi come la 
raccolta delle sue lezioni magistrali svolte all’interno e all’esterno dell’Università 
Cattolica di Dublino per spiegarne i contenuti, gli scopi e l’orizzonte formativo nel 
quale si inseriva questa istituzione. 

Bonvegna ci aiuta a capire come il testo costituisca una tappa fondamentale nel-
lo sviluppo della concezione politica e sociale di Newman: infatti è a partire dalla 
sua responsabilità educativa che Newman dettaglia come il compito di un’univer-
sità non possa coincidere unicamente con l’accumulo di conoscenze specialistiche 
o con la trasmissione di un modello sociale che equivale a quello del gentleman, 
ma occorre che ogni disciplina collabori esplicitamente al percorso di scoperta che 
il maestro e il discente fanno dell’ultima relazione tra la disciplina studiata e Dio 
principio e fondatore di ogni razionalità. I contenuti trasmessi, se corretti, non si 
chiudono in una semplice somma algebrica di nozioni, ma si aprono in una do-
manda di signifi cato, cioè «il contrario dell’affannoso accumulo conoscitivo era un 
atteggiamento molto simile a quello religioso, in quanto capace di dare signifi cato 
unitario alle conoscenze accumulate» (p. 140).

Educare, per Newman, coincideva con l’aprire, sostenere, incoraggiare la ricer-
ca che il singolo intraprendeva del signifi cato della realtà, investendo con questo 
interrogativo l’intero spettro delle conoscenze ed offrendo la proposta cattolica 
come luogo capace di far vivere l’esperienza di una coscienza unitaria del reale. 
Bonvegna analizza con cura l’insieme delle opere che Newman compone a corredo 
di questi discorsi, evidenziando gli strumenti effi caci di questa pedagogia: il rap-
porto personale tra maestro e discente, la prudenza nello studio e la cura della vita 
spirituale, morale ed intellettuale di quanti vi sono impegnati a vario titolo. 

È in questo contesto che Newman matura la battaglia culturale e politica per 
l’insegnamento della teologia presso l’università: contro le tentazioni liberali di 
escludere questa disciplina dagli insegnamenti universitari in quanto considerata 



Philosophical News      Philosophical News      RECENSIONIRECENSIONI 183 183

frutto della coscienza del singolo e quindi impossibile da insegnarsi come scienza, 
Bonvegna ci mostra che per Newman:

proprio in forza di questa sua diversità rispetto alla riduzione alla fi sica e ad ogni pro-
spettiva che volesse sottacere il suo occuparsi di Dio come creatore trascendente della 
realtà, la teologia si confi gurava dunque come quella scienza nella quale non soltanto era 
possibile parlare degli attributi di Dio, ma doveva trovare anche spazio la dimostrazione 
razionale dell’esistenza di Dio (p. 164).

Nel quarto e quinto capitolo Bonvegna attraversa la rifl essione non sistematica 
che Newman matura intorno alle nozioni di “stato” e “storia”, compiendo un lavo-
ro di infi nita pazienza nel riannodare i fi li dispersi nel corpus newmaniano su questi 
temi per cercare di rendere accessibile quale fosse il quadro d’insieme che New-
man possedeva e che utilizzava spezzandone l’unità negli strumenti che lui riteneva 
più utili brandire per le sue battaglie. Queste pagine storiografi camente pregevoli 
ci danno una visione a tutto tondo di Newman, impegnato contro un’immagine 
di tolleranza resa equivalente all’incredulità, contro la secolarizzazione della vita 
sociale, pronto a difendere l’autonomia della Chiesa dallo Stato fi no al punto di 
difendere il diritto della Chiesa a gestire in proprio un almeno minimo potere tem-
porale. Bonvegna inoltre riprende il tema del “torismo” di Newman dandone una 
lettura più profonda e in linea con la sua produzione culturale da cattolico: 

il conservatorismo dei papi (cioè l’unico autentico), spiegava Newman, derivava dal 
fatto che la Chiesa, essendo da sempre interessata a ricevere protezione da parte del po-
tere civile, non sopportava l’anarchia, riteneva che la rivoluzione fosse un male, pregava 
per la pace nel mondo e per la prosperità di tutti gli Stati cristiani e appoggiava la causa 
dell’ordine e del buon governo (p. 201).

Diventa questo il metro con cui Newman giudica le scelte politiche del suo tempo 
e quindi giudica anche le scelte della politica nella storia del Cristianesimo, che viene 
da lui riattraversata con l’intento di scoprirne le movenze profonde e le aperture o 
chiusure della coscienza dei singoli e delle società di fronte alla proposta cristiana.

L’opera di Bonvegna rilegge questi temi evidenziando come Newman ponga in 
una ragione illuminata dalla fede la chiave ermeneutica per comprendere le scelte 
e gli avvenimenti della storia come della politica del suo tempo.

Questo lavoro di ricucitura, insieme alla minuziosa ricostruzione storica delle rifl es-
sioni e degli episodi della vita di Newman, costituisce il valore aggiunto dell’opera di 
Bonvegna, che ha il merito dell’originalità della prospettiva con cui guarda al conver-
tito di Oxford, riproponendone la fi gura e la rifl essione politica, teorica e pedagogica.

Naturalmente, in coda al testo è presente una ricca bibliografi a primaria e se-
condaria, che danno strumenti di verifi ca seri e documentati delle tesi proposte 
dal testo.

Gianni Bianchi
Università degli Studi di Bergamo

giannifabio.bianchi@unibg.it


