Quale esperienza per la filosofia della religione? Due gior-
nate seminariali al Centro Studi del Fenomeno Religioso di
Verona

Fondazione Centro Studi Campostrini — 27-28 gennaio 2011

Si ¢ da poco costituito presso la Fondazione Centro Studi Campostrini di Vero-
na il Centro Studi del Fenomeno Religioso.

Votato tanto alla ricerca quanto allo scambio e alla comunicazione delle cono-
scenze sulle forme di religiosita contemporanee, il Centro si smarca dall’approc-
cio prevalentemente storico e/o apologetico proprio della gran parte dei centri di
ricerca religionistici presenti in Italia. Oltre all’attenzione privilegiata per le for-
me contemporanee di religiosita, che lo spinge a impegnarsi in un tipo di ricerca
essenzialmente interdisciplinare, esso si caratterizza per I'interesse verso tutte le
religioni esistenti, articolandosi cosi anche in un lavoro comparatistico. Questo
orientamento di ricerca, contemporaneista, comparatista e interdisciplinare, non
rafforzerebbe davvero questo particolare settore di studi religionistici, oggettiva-
mente pit debole in Italia rispetto ai pit solidi settori storico e apologetico, se non
fosse supportato da un’approfondita indagine teorica. Per questo motivo il Centro
Studi del Fenomeno Religioso ha pensato di affiancare al suo lavoro in “scienze
delle religioni” un’attenzione privilegiata alla “filosofia della religione”.

Anche la metodologia di lavoro del Centro ¢ relativamente innovativa. Oltre a
un’attivita editoriale regolare, esso punta particolarmente al coinvolgimento e la
valorizzazione delle leve piu giovani della ricerca italiana. E a loro che il Centro
affida la gestione di progetti di ricerca annuali o biennali mirati alla realizzazione
di un lavoro monografico o collettivo. In quest’ultimo essi possono esporre in un
primo momento una tesi teorica originale su una tematica precisa, da sottoporre
in un secondo momento al vaglio del dialogo con gli studiosi specializzati nella
tematica stessa. Questo secondo momento viene elaborato attraverso degli incontri
seminariali presso il Centro a Verona che costituiscono un aspetto fondamentale
dell’attivita di ricerca del Centro stesso. Questo investimento sull’attivita semina-
riale & motivato dalla convinzione che 'avanzamento della ricerca, oltre allo studio
testuale ed individuale, passa necessariamente attraverso il confronto pubblico dal
vivo e la discussione filosofica.

In questo contesto, il settore di ricerca di “filosofia della religione” ha inaugu-
rato le sue attivita di studio con un progetto che propone una riflessione di ampio
respiro sulla filosofia delle religione stessa. Il progetto inaugurale non poteva non
intercettare anche alcuni aspetti metodologici che investono lo statuto da sempre
discusso della filosofia della religione in quanto disciplina.



Philosophical News  Conveani 165

Quale nozione costituisce un crocevia tra quelle potenzialmente molto distanti
tra loro di “filosofia” e di “religione”? Una proposta interessante ¢ indubbiamente
la nozione di “esperienza”. Infatti, da una parte essa sembra un dominio di legitti-
ma indagine per la filosofia, che con quella sfida la sua declinazione esclusivamente
concettuale, tradizionale spina nel fianco per la coordinazione di filosofia e religio-
ne. Dall’altra, per quanto discutibile, sembra difficile negare che della religione o
del religioso non si dia alcuna esperienza e che la religione e il religioso non sia per
I'uomo largamente una questione di esperienza.

Di qui nasce il progetto “Esperienza e filosofia della religione a partire da Jean
Héring”, che muove dalla traduzione del prezioso testo di Jean Héring Phénomé-
nologie et philosophie religieuse del 1925 come Fenomenologia e religione, a cura
di Giuseppe Di Salvatore (con una prefazione di Roberta De Monticelli, Edizio-
ni Fondazione Centro Studi Campostrini, Verona 2010). La scelta di approcciare
la questione dell’esperienza a partire dalla proposta di Héring ¢ motivata dalla
centralita assoluta della nozione di “esperienza” nel testo del filosofo della reli-
gione strasburghese. Questo testo, inoltre, fa leva su una particolare declinazione
dell’esperienza proprio per realizzare una riformulazione originale della filosofia
della religione. In costante dialogo con la riflessione filosofica di Max Scheler,
Héring tenta la strada che incrocia la fenomenologia husserliana e la filosofia della
religione, nello sforzo di sorpassare I’alternativa tra un approccio positivista e uno
spiritualista alla religione. Ora, non & senza una punta di sconforto che ci si trova
costretti a constatare come la nostra epoca ci metta sempre pit dinanzi a quella
stessa sterile distinzione tra positivismo e spiritualismo, pur se in forme culturali
diverse da quelle dei primi decenni del XX secolo. Sembrando quindi doveroso
registrare una sorta di regresso culturale rispetto agli stimoli e alle proposte elabo-
rati durante tutto il XX secolo (spesso appunto per sfuggire a quella dicotomia),
la pubblicazione del saggio di Héring non vuole solo fornire un’ispirazione gene-
rica, o uno spunto di riflessione, ma si presenta immediatamente con una funzione
militante e attualissima, nonostante gli ottantacinque anni che ci separano dalla
redazione del testo.

La lucida analisi filosofica di Héring risulta cosi per pit di un aspetto un eser-
cizio fecondo per la filosofia della religione contemporanea, perché la richiama a
una rinnovata riflessione su di sé e sul suo statuto moderno. E la sua riformulazione
fenomenologica sembra offrirci gli strumenti concettuali per prendere sul serio la
specificita della religione e del religioso, senza ridurla a paradigmi teorici sterili e
antiquati (ad esempio quelli positivisti e spiritualisti) estranei al regime di pensie-
ro “speciale” a cui la realta della religione e del religioso spinge la filosofia della
religione.

Questo tentativo di restituire filosoficamente la specificita della religione e del
religioso passa, nella proposta fenomenologica di Héring, attraverso la messa a
fuoco dell’importanza di considerare la religione e il religioso come fenomeni. Insi-
stere sulla nozione di “fenomeno” significa mettere al centro il fatfo della religione
e del religioso: il fatto che appare, ma anche il fatto storico, e ancora il fatto in
quanto inaudito, ovvero il fatto indipendentemente da ogni teoria della religione
e del religioso. Inoltre, “fenomeno” significa anche mettere al centro il vissuto re-



166 ConvegNi  Philosophical News

ligioso e della religione, dunque affermare I'interesse della realta dell’esperienza
religiosa — ed eventualmente I'interesse di un importo di conoscenza implicato in
quella esperienza. Ma I'aspetto piu originale di questa attenzione per la nozione
di “fenomeno” & catturato dalla sua dimensione propriamente fenomenologica. 11
testo di Héring costituisce uno dei primi tentativi di mettere in luce il senso preciso
di questa dimensione: secondo lui, le regole e i criteri di analisi del fenomeno reli-
gioso non sono dettati esclusivamente da chi lo analizza come un oggetto di studio,
ma sono dettati anche dal fenomeno religioso stesso, di cui quindi si apprezza la
misura in cui esso in parte impone, o propone, le regole per la sua lettura.

E con tutto questo bagaglio problematico e propositivo che si & pensato di rin-
novare la domanda filosofica sull’esperienza per la filosofia della religione e insie-
me sulla filosofia della religione stessa. Cercando di accogliere le prospettive pitl
diverse presenti nella filosofia della religione italiana & stata dunque sottoposta a
dodici professori che si occupano prevalentemente di filosofia della religione la
domanda “Quale esperienza per la filosofia della religione?”. Nella due giorni di
incontro seminariale organizzato dal Centro Studi del Fenomeno Religioso a cura
di Giuseppe Di Salvatore, incontro che si & tenuto a Verona il 27 e 28 gennaio 2011
presso la Fondazione Centro Studi Campostrini, i professori hanno risposto rispet-
tando la richiesta di un impegno prevalentemente teorico e originale. Invertendo
i ruoli e imitando la struttura dell’unziversitas parigina medievale, le tesi originali
dei professori sono state messe sul banco degli imputati e discusse criticamente dai
pit giovani allievi. In questo modo dodici giovani commentatori hanno posto do-
mande critiche ai professori aprendo poi la discussione generale. Questa formula
seminariale forse inusuale ha prodotto un risultato di ricerca di alta qualita, pro-
prio in quanto largamente basato su una discussione filosofica vera — di cui forse si
potrebbe lamentare in Italia una certa mancanza, peraltro a fronte di una quantita
e qualita di risorse filosofiche particolarmente vivaci. La discussione, inoltre, si &
arricchita di una tavola rotonda sul testo di Héring Fernomenologia e religione.

Non si ha intenzione di produrre qui un sunto critico di quanto ¢ stato discusso,
anche perché il dibattito particolarmente acceso si ¢ spinto pit di una volta su ter-
ritori filosofici di grande spessore, dinanzi ai quali & piti fruttuoso lasciare la parola
difficile pronunciata in forma di domanda risuonare nella vertigine del pensiero,
invece di voler chiudere in fretta qualche frase con uno sforzo di sintesi destinato
a essere maldestro. Né si fornira un resoconto dettagliato dei singoli interventi, dal
momento che presto sara possibile leggerne una versione scritta e pubblicata. Si
trattera dunque solo di anticipare qualche problematica emersa nei due giorni di
incontro seminariale, che sara qui avanzata in forma puramente interrogativa e in-
terlocutoria attraverso un’appropriazione libera e personale delle singole proposte
teoriche e soprattutto della discussione che quelle hanno indotto.

Come ha ricordato con acutezza Francesco Ghia, solo nel 1907 la Pascend: do-
minici gregis del papa Pio X accusava proprio la nozione di “esperienza religiosa”
come inappropriata perché pericolosamente tendente a un’interpretazione univer-
salistica del religioso, la quale avrebbe fatto travalicare al religioso stesso i limiti del



Philosophical News  Conveani 167

dominio cristiano cattolico definito dalla rivelazione. Con questa accusa emerge il
problema di sottintendere la nozione di esperienza come propria di una dimensio-
ne “umana” nel senso antropologico del termine. Ma anche, allo stesso tempo, il
problema di sottintendere che la dimensione antropologica necessariamente con-
fligga con la dimensione rivelativa. Si tratta di “problemi”, qui, perché sembra le-
gittimo porsi la domanda se ’esperienza, ancor prima di essere definita immediata
o mediata (da conoscenza o riflessione concettuale), abbia essa stessa una funzione
di mediazione tra una considerazione antropologica o anche psicologica della re-
ligione e del religioso e una considerazione che presuppone la rivelazione (di Dio,
del divino, del sacro). Questo eventuale ruolo di mediazione potrebbe essere favo-
rito proprio dallo statuto particolarmente complesso della nozione di esperienza
in generale: radicata nel vissuto individuale ma allo stesso tempo necessariamente
aperta all’evenienza di qualcosa di radicalmente contingente per I'individuo stesso,
il quale di fatto finisce per essere da quello costituito. Chi esperisce ¢ qualcuno che
fa qualcosa, ma allo stesso tempo & qualcuno perché esperisce.

Muovendo da questa intrinseca ambivalenza della nozione di esperienza non
si dovra leggere nell’esperienza religiosa un caso particolarmente esemplare per
I’esperienza in generale, dal momento che la specificita religiosa dell’esperienza
sta anche proprio nell’ambivalenza di quanto nell’esperienza religiosa si esperisce?
Infatti, non ¢ il religioso stesso intrinsecamente ambivalente in quanto estraneo e
tremendo da una parte, seducente e affascinante dall’altra? Se chi esperisce ¢ in
generale sempre attivo e passivo allo stesso tempo (forse nel senso pitl preciso di
“attivamente passivo” — cosa su cui molti convengono) non ¢ allora questa ambiva-
lenza particolarmente evidente nel caso dell’esperienza religiosa?

Ma interrogando pil a fondo, se questa particolare solidarieta sembra stabilirsi
tra la struttura, la fenomenologia dell’esperienza e quella dell’esperienza religiosa,
cio non rimanda forse ad un’altra solidarieta, pit tecnicamente fenomenologica,
che puo essere istituita tra fenomeno in generale e fenomeno religioso? Infatti,
non mostrano questi ultimi due lo stesso carattere di zrrzducibilita? Irridicibilita a
spiegazioni appunto riduttive, che snaturerebbero in senso naturalistico, oppure
concettuale-razionale, la specificita del fenomeno religioso come esperienza della
religione e del religioso.

Questa irriducibilita si ¢ imposta storicamente con I'affrancamento della reli-
gione e del religioso, rivendicato nella sua autonomia, da spiegazioni esclusiva-
mente razionali. Tale affrancamento autonomista non ha preso solo la forma della
separazione della religione dalla filosofia, ma anche la forma dell’iszizuzione di una
filosofia della religione come disciplina “speciale” — analogamente a come la me-
tafisica speciale si distingueva in epoca medievale dalla metafisica generale. Allora
lirriducibilita fenomenologica dell’esperienza religiosa non dice forse in maniera
esemplare la specificita problematica di una filosofia della religione che non riduce
la religione alla filosofia “generale” ma fa della religione il problema della filosofia
che ¢ chiamata a divenire “speciale”?

La lettura problematica della filosofia della religione come filosofia speciale &
forse un fatto storico prima che teorico, un fatto storico che pare impensabile



168 ConvegNi  Philosophical News

senza il fatto storico della secolarizzazione, in un certo senso legato a quello del-
la dimitizzazione. La tradizionale tematica della secolarizzazione mette in risal-
to anch’essa un’ambivalenza intrinseca alla sua inaggirabile storicita — che ha per
esempio poderosamente segnato la storia di tanta teologia e filosofia della religione
protestante nella modernita (da Sebastian Frank a Ernst Troeltsch, passando ov-
viamente da Kant e Schleiermacher, per approdare infine alla rivoluzione e radica-
lizzazione “dialettica” di Katl Barth e compagni). Si tratta qui dell’ambivalenza del
positivum storico — quindi della religione pit che del religioso: la religione & ogget-
to di una considerazione oggettivante propria delle scienze esatte da una parte (che
porterebbe a parlare esclusivamente di una “filosofia delle religioni”), dall’altra &
fatto contingente la cui evenienza scardina ogni tentativo di oggettivazione dal mo-
mento che presenta essa stessa un’oggettivita che si impone come fatto primitivo
incommensurabile — tipicamente la rivelazione.

Sotto forme diverse ¢ stata spesso posta la questione, nell’incontro seminariale,
di riformulare questa ambivalenza del positivum, proprio nella misura in cui esso
inside la specificita dell’esperienza. Allora, la positivita dell’esperienza religiosa
significa, certo, che la filosofia ne pud parlare oggettivamente, sottolineandone
I’eventuale struttura a priori, ma significa anche, sempre e necessariamente che di
essa se ne puo parlare solo nella misura in cui si ¢ gia fatta proprio guell’ esperienza.
Quest’ultima circolarita tra 'esperienza religiosa e la sua indicibilita, pertanto, da
una parte ¢ intrinseca all’ambivalenza storica della positivita della religione e del
religioso, che costituisce la “specialita” della filosofia della religione come proble-
ma dinanzi all’autonomia irriducibile della religione e del religioso in regime di
secolarizzazione. Dall’altra, questa circolarita non ¢ nient’altro che un modo di
dire proprio l'irriducibilita fenomenologica del fenomeno religioso — fenomeno
religioso che dunque declina ancora una volta proprio quell’autonomia irriducibi-
le della religione e del religioso in regime di secolarizzazione che la filosofia della
religione “problematica” & chiamata a pensare.

Solo nel quadro della complessita qui espressa di ambivalenza, circolarita e ir-
riducibilita dell’esperienza religiosa, andra allora coniugata ogni formulazione di
questa esperienza in termini di interiorita — termini, quindi, chiaramente non psi-
cologici.

Non ¢ dunque un caso che nell’incontro seminariale la questione dell’irriduci-
bilita dell’esperienza religiosa ha costituito insieme la spina nel fianco e lo stimolo
fecondo di discussione, tanto per la nozione di esperienza quanto per quella di
filosofia della religione stessa.

In una prima lettura, questa irriducibilita & spina nel fianco per quanti ritengono
che I’esito tautologico a cui si perviene parlando di esperienza religiosa sia un vizio
capitale che intaccherebbe la comunicabilita filosofica dell’esperienza stessa, ovve-
ro che intaccherebbe la filosoficita della filosofia della religione, la quale sarebbe
cosi necessariamente, in un certo senso, solo filosofia religiosa. Questo senso di
“filosofia religiosa”, qui, viene considerato come uno spauracchio per la filosofia
della religione perché si intende in essa non semplicemente il fatto che si deve pre-
supporre il religioso perché se ne parli (questa resta ovviamente una condizione



Philosophical News  Conveani 169

necessaria e inaggirabile per poter parlare di qualcosa di specifico in filosofia della
religione!), ma il fatto che ci si deve collocare all'interno del religioso accettando
che quello solo detti le regole della sua ricezione filosofica e soprattutto che faccia
questo in maniera esaustiva e/o determinata.

In una seconda lettura, invece, I'irriducibilita dell’esperienza religiosa costitu-
isce uno stimolo fecondo per quanti sottolineano, appunto, come non si possa
prescindere dall’assunzione del religioso nella sua specificita e autonomia, ovvero
nella misura in cui & il religioso a dettare le regole della sua ricezione filosofica.
Questa posizione lascia aperta la possibilita che la filosofia della religione si dica
ancora “filosofia religiosa”, ma in un senso diverso da come prima inteso, cioé sen-
za ammettere che la filosofia della religione debba abdicare alla sua filosoficita. Cio
¢ possibile perché la ricezione delle regole dettate dall’esperienza stessa ¢ filosofica
nella misura in cui o quel dettato non ¢ esaustivo e/o determinato, o ¢ comunque
filosoficamente che quel dettato viene recepito, per quanto questo significhi rimet-
tere in discussione, allargare e parzialmente modificare i limiti interni della filosofia
stessa.

Forse questa doppia lettura dell’irriducibilita dell’esperienza religiosa secondo
un’altrettanto doppia interpretazione della filosofia della religione come filosofia
religiosa tocca uno degli snodi fondamentali della discussione filosofica emerso nei
due giorni di lavori seminariali. Particolarmente la seconda lettura, ovvero consi-
derare quell’irriducibilita come stimolo fecondo e non come spina nel fianco, pare
a miei occhi una sfida ardita e degna di essere colta dalla filosofia della religione,
anche perché significa al contempo rivendicare la filosofia della religione cosi sfi-
data come a sua volta una sfida alla filosofia stessa.

Nell’ambito di questa specifica interrogazione sulla ridefinizione della filosofia
propria della filosofia della religione, & stato ampiamente discusso il ruolo che gio-
cano rispettivamente I’ermeneutica, la metafisica e la fenomenologia — come anche
la loro relazione all'interno della filosofia della religione.

E 'ermeneutica un atteggiamento interpretativo che dipende comunque da una
previa oggettivazione del suo oggetto di interpretazione, o non ¢& essa piuttosto
’atteggiamento che meglio intercetta la specificita dell’oggetto entrando nella sua
logica (per quanto paradossale possa essere) e quindi facendo fare un “passo in-
dietro” alla filosofia stessa? In questo secondo caso il passo indietro della filosofia
corrisponderebbe al passo indietro che anche la religione fa, egualmente rispet-
to alla pretesa del possesso della verita. La filosofia della religione direbbe allora
nient’altro che la complementarieta di filosofia e religione nella loro differenza e
reciproca autonomia?

Questa strategia “negativa” dell’ermeneutica appare opposta a quella tradizio-
nalmente “positiva” della metafisica, che invece assume pienamente il compito di
rendere conto della verita della religione e del religioso nell’esperienza che se ne
fa. Ma quale ¢ quella metafisica che cosi facendo riesce a evitare di applicare alla
religione e al religioso categorie concettuali estranee alla sua essenza fenomeno-
logicamente irrudicibile? Non ¢ solo in quella crisi della metafisica storicamente
legata alla vicenda della secolarizzazione che si puo evitare tale applicazione final-



170 ConveaNl  Philosophical News

mente troppo concettualista? Certo, la grande tradizione occidentale e soprattutto
medievale della metafisica presenta un ampio spettro di varianti che sicuramente
non si riducono alla soluzione concettualista propria del teismo filosofico e di mol-
ta teologia razionale. Ad ogni modo, almeno si pud convenire sul fatto che la me-
tafisica utile per la filosofia della religione problematica non pud non assumere la
sfida dell’ambivalenza del positivun: della religione e del religioso, la quale implica
in sé di accettare anche la sfida di assumere la specificita irrudicibile della religione
e del religioso.

In assonanza con molto strumentario operativo di questa metafisica sembrano
porsi molte delle posizioni di filosofia della religione espresse nell’ambito della
filosofia analitica contemporanea. Di particolare interesse sono le sottili analisi che
rivalutano I'importo della dimensione epistemica (ovvero riferita alla credenza)
dell’esperienza religiosa, che pure non si vuole esaustivo per questa stessa espe-
rienza. Beneficia la credenza di una garanzia sulla base dell’esperienza? Oppure
ha la credenza un supporto puramente evidenziale? Queste domande non inter-
rogano propriamente il correlato oggettivo della credenza: dell’esperienza viene
considerata non tanto la sua verita oggettiva quanto piuttosto la sua struttura pre-
sentazionale. Significa questo che I'indagine sulla dimensione epistemica dell’espe-
rienza dice dell’esperienza meno la sua verita e pit la sua veridicita, o ancora la
sua pretesa alla verita? Insomma, la relazione di credenza ed esperienza disegna
forse un territorio intermedio tra quello mzeramente doxastico — sempre esposto
alla critica di individualismo — e quello pienamente conoscitivo — che richiedereb-
be la piena assunzione della questione della verita, chiaramente al di Ia di una sua
formulazione ristretta in termini di congruenza?

Ugualmente in una posizione intermedia sembra collocarsi il ruolo puramente
descrittivo della fenomenologia, la quale nei limiti della sola descrizione rivendica
comunque la fedelta alle cose stesse e la precisione nell’aderire all’essenza specifica,
individuale, del fenomeno descritto. Esercizio di attenzione e di ascolto, piti che di
definizione e spiegazione, la postura fenomenologica sembra particolarmente ade-
guata a rendere conto filosoficamente della specificita irriducibile dell’esperienza
religiosa. Ma non implica questa postura una necessaria interrogazione sui limiti
idealisti dell’operazione di riduzione che sola & capace di veicolare appieno la sud-
detta specificita irriducibile? La fedelta alle essenze individuali permette davvero
di considerare I'operazione di riduzione come un problema metafisico esterno alla
fenomenologia (un problema meta-fenomenologico), oppure esso va considerato
necessariamente un problema di cui la fenomenologia stessa deve farsi carico? In
questo secondo caso, sono questi limiti idealisti anche dei limiti rispetto all’impe-
gno realista che invece I'indagine metafisica si assume esplicitamente quando si da
il compito di rendere conto della verita dell’esperienza irriducibile? E quindi non
sono finalmente, e paradossalmente, dei limiti per lo stesso compito di descrizione
da parte della fenomenologia che vuole andare appunto alle cose stesse? Oppure &
la metafisica a continuare ad assumere nel suo compito di indagine della verita un
realismo ingenuo ignaro delle condizioni inaggirabili proprie di qualsiasi esperien-
za che si vuole chiamare tale? Certo, tocchiamo qui problemi che investono, si, il
ruolo della filosofia dinanzi all’esperienza religiosa, ma che forse non sono proble-



Philosophical News  Conveani 171

mi specifici dell’esperienza in quanto esperienza religiosa. E ad ogni modo mi pare
che i limiti della fenomenologia, per quanto eventualmente riconosciuti come tali,
non confliggano con gli intenti della metafisica, ma lascino aperta la compatibilita
tra le analisi fenomenologiche e quelle metafisiche.

Altra strategia ancora sembra quella che considera questi limiti della fenome-
nologia non come un vizio ma come una virtl: una virtl necessaria e intrinseca
all’esperienza religiosa nella sua irriducibilita. Si apre qui la possibilita di una terza
lettura dell’irriducibilita dell’esperienza religiosa: né spina nel fianco della filoso-
ficita della filosofia della religione, né stimolo fecondo per la filosofia in filosofia
della religione, l'irriducibilita dell’esperienza religiosa significherebbe 1’esibizio-
ne di un potenziale dissidio disputabile ma inconciliabile tra esperienze. Questo
dissidio non sarebbe allora foriero di un abbandono della filosofia né di una sua
ridefinizione, ma dell’attestazione di uno spazio radicalmente altro rispetto alla
filosofia, lo spazio incolmabile del dissidio. Questo spazio del dissidio si dice come
spazio dell’alterita stessa, in particolare dell’alterita dell’altra persona, essendo ri-
conosciuta I’esperienza irriducibile come intimamente propria, personale. Questo
¢ lo spazio dell’intersoggettivita come non fondabile sull’interoggettivita e allora,
forse, del dialogo e della comunicazione, in quanto gia sempre necessariamente
etici, perché Ialterita vissuta nell’irriducibilita della propria esperienza ¢ gia accusa
che convoca colui che esperisce ad una disponibilita e ascolto assoluti.

Ma allora ¢ forse questa una ridefinizione filosofica della filosofia della religione,
meglio: una ridefinizione della filosofia propria alla filosofia della religione dinanzi
all'irriducibilita dell’esperienza religiosa — cosi rientrando questa terza lettura nella
seconda? O I’alterita vissuta nell’esperienza irriducibile ¢ in senso stretto alterita
rispetto alla filosofia, la quale dunque non pud che declinarsi negativamente come
affermazione filosofica di resa delle armi filosofiche, dimostrazione (filosofica?)
dell’inconciliabilita filosofica del dissidio inerente all’assunzione piena dell’irridu-
cibilita dell’esperienza — cosi rientrando questa terza lettura nella prima?

Per testimoniare la ricchezza della discussione di questi due giorni di incontro
seminariale andranno menzionate anche altre problematiche in parte direttamente
connesse con le questioni di fondo su cui si € fin qui insistito.

1l temzpo non gioca un ruolo essenziale nella struttura irriducibile dell’esperienza
religiosa? Se si riconosce la portata specificamente personale dell’essenza indivi-
duale in gioco nell’esperienza religiosa in quanto irriducibile, non si deve ricono-
scerne automaticamente il valore etico ed esemplarmente morale? La dimensione
trascendente dell’esperienza religiosa (che ¢ altro modo di dire lirriducibilita di
cui qui si & parlato) non deve rimanere sempre in tensione con un fondo di pura
immanenza, che puo essere detto come fondo di indistinzione rispetto alla hybris
maschile, concettuale e astratta della distinzione — in cio polarizzando sacro e di-
vino in una tensione inaggirabile per I'esperienza religiosa? Non ¢ insita nell’am-
bivalenza del positivum qui spesso ribadita una seria considerazione del correlato
fisico e fisiologico dell’esperienza religiosa, come esso ¢ sottolineato ad esempio
dalle neuroscienze? Ma allora, per altro verso, non & I'esperienza di un eventuale



172 ConveaNl  Philosophical News

riduzionismo naturalista dell’esperienza religiosa una trasformazione nihilista di
quella stessa esperienza, che finisce cosi per aprire proprio alla trascendenza tipica
dell’esperienza religiosa stessa? O si tratta in quest’ultima operazione semplice-
mente di un avvitamento dialettico autoreferenziale e finalmente intellettualista?

Fin qui non sono stati menzionati filosofi e correnti specifiche, che pure sono
stati ampiamente chiamati in causa durante i lavori seminariali, nonostante il taglio
programmaticamente teorico che in qualche modo si € voluto restituire in questo
testo. Oltre ovviamente a Héring, ¢ capitato di interloquire particolarmente con
autori classici come Troeltsch e la tradizione di teologia liberale protestante, Hus-
serl, Scheler, Guardini, Welte, Zambrano, Alston, Swinburne, ma anche special-
mente con alcune figure della tradizione italiana di filosofia della religione come
Pareyson, Caracciolo, Mancini e Olivetti.

Questi ultimi riferimenti risultano particolarmente preziosi per intravvedere
una continuita ma forse soprattutto un’evoluzione particolarmente interessante
della filosofia della religione italiana, che nel consesso veronese ha espresso tutte le
generazioni filosofiche italiane, da quella dei professori prossimi all’Emzeritierung
fino a quella dei giovani dottorandi.

Sono stati relatori Andrea Aguti, Stefano Bancalari, Roberto Celada Ballanti,
Roberta De Monticelli, Adriano Fabris, Mario Micheletti, Marco Ravera, Stefano
Semplici, Sergio Sorrentino, Oreste Tolone e Silvano Zucal; commentatori Damia-
no Bondi, Giovanni Cogliandro, Marco Damonte, Francesco Ferrari, Ezio Gam-
ba, Francesco Ghia, Marco Grosso, Edoardo Simonotti, Hagar Spano, Claudio
Tarditi e Francesco Valerio Tommasi; hanno partecipato attivamente, anche come
presidenti di sessione Emilio Baccarini, Pietro De Vitiis, Giovanni Salmeri. La ta-
vola rotonda sul testo di Héring Fenomenologia e religione & stata introdotta da
due interventi di Roberta De Monticelli e Giuseppe Di Salvatore.

Giuseppe Di Salvatore
Centro Studi del Fenomeno Religioso
giuseppe.disalvatore@centrostudicampostrini.it



