
Quale esperienza per la ! loso! a della religione? Due gior-Quale esperienza per la ! loso! a della religione? Due gior-
nate seminariali al Centro Studi del Fenomeno Religioso di nate seminariali al Centro Studi del Fenomeno Religioso di 
VeronaVerona

Fondazione Centro Studi Campostrini – 27-28 gennaio 2011

Si è da poco costituito presso la Fondazione Centro Studi Campostrini di Vero-
na il Centro Studi del Fenomeno Religioso.

Votato tanto alla ricerca quanto allo scambio e alla comunicazione delle cono-
scenze sulle forme di religiosità contemporanee, il Centro si smarca dall’approc-
cio prevalentemente storico e/o apologetico proprio della gran parte dei centri di 
ricerca religionistici presenti in Italia. Oltre all’attenzione privilegiata per le for-
me contemporanee di religiosità, che lo spinge a impegnarsi in un tipo di ricerca 
essenzialmente interdisciplinare, esso si caratterizza per l’interesse verso tutte le 
religioni esistenti, articolandosi così anche in un lavoro comparatistico. Questo 
orientamento di ricerca, contemporaneista, comparatista e interdisciplinare, non 
rafforzerebbe davvero questo particolare settore di studi religionistici, oggettiva-
mente più debole in Italia rispetto ai più solidi settori storico e apologetico, se non 
fosse supportato da un’approfondita indagine teorica. Per questo motivo il Centro 
Studi del Fenomeno Religioso ha pensato di affi ancare al suo lavoro in “scienze 
delle religioni” un’attenzione privilegiata alla “fi losofi a della religione”.

Anche la metodologia di lavoro del Centro è relativamente innovativa. Oltre a 
un’attività editoriale regolare, esso punta particolarmente al coinvolgimento e la 
valorizzazione delle leve più giovani della ricerca italiana. È a loro che il Centro 
affi da la gestione di progetti di ricerca annuali o biennali mirati alla realizzazione 
di un lavoro monografi co o collettivo. In quest’ultimo essi possono esporre in un 
primo momento una tesi teorica originale su una tematica precisa, da sottoporre 
in un secondo momento al vaglio del dialogo con gli studiosi specializzati nella 
tematica stessa. Questo secondo momento viene elaborato attraverso degli incontri 
seminariali presso il Centro a Verona che costituiscono un aspetto fondamentale 
dell’attività di ricerca del Centro stesso. Questo investimento sull’attività semina-
riale è motivato dalla convinzione che l’avanzamento della ricerca, oltre allo studio 
testuale ed individuale, passa necessariamente attraverso il confronto pubblico dal 
vivo e la discussione fi losofi ca.

In questo contesto, il settore di ricerca di “fi losofi a della religione” ha inaugu-
rato le sue attività di studio con un progetto che propone una rifl essione di ampio 
respiro sulla fi losofi a delle religione stessa. Il progetto inaugurale non poteva non 
intercettare anche alcuni aspetti metodologici che investono lo statuto da sempre 
discusso della fi losofi a della religione in quanto disciplina.



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 165 165

Quale nozione costituisce un crocevia tra quelle potenzialmente molto distanti 
tra loro di “fi losofi a” e di “religione”? Una proposta interessante è indubbiamente 
la nozione di “esperienza”. Infatti, da una parte essa sembra un dominio di legitti-
ma indagine per la fi losofi a, che con quella sfi da la sua declinazione esclusivamente 
concettuale, tradizionale spina nel fi anco per la coordinazione di fi losofi a e religio-
ne. Dall’altra, per quanto discutibile, sembra diffi cile negare che della religione o 
del religioso non si dia alcuna esperienza e che la religione e il religioso non sia per 
l’uomo largamente una questione di esperienza.

Di qui nasce il progetto “Esperienza e fi losofi a della religione a partire da Jean 
Héring”, che muove dalla traduzione del prezioso testo di Jean Héring Phénomé-
nologie et philosophie religieuse del 1925 come Fenomenologia e religione, a cura 
di Giuseppe Di Salvatore (con una prefazione di Roberta De Monticelli, Edizio-
ni Fondazione Centro Studi Campostrini, Verona 2010). La scelta di approcciare 
la questione dell’esperienza a partire dalla proposta di Héring è motivata dalla 
centralità assoluta della nozione di “esperienza” nel testo del fi losofo della reli-
gione strasburghese. Questo testo, inoltre, fa leva su una particolare declinazione 
dell’esperienza proprio per realizzare una riformulazione originale della fi losofi a 
della religione. In costante dialogo con la rifl essione fi losofi ca di Max Scheler, 
Héring tenta la strada che incrocia la fenomenologia husserliana e la fi losofi a della 
religione, nello sforzo di sorpassare l’alternativa tra un approccio positivista e uno 
spiritualista alla religione. Ora, non è senza una punta di sconforto che ci si trova 
costretti a constatare come la nostra epoca ci metta sempre più dinanzi a quella 
stessa sterile distinzione tra positivismo e spiritualismo, pur se in forme culturali 
diverse da quelle dei primi decenni del XX secolo. Sembrando quindi doveroso 
registrare una sorta di regresso culturale rispetto agli stimoli e alle proposte elabo-
rati durante tutto il XX secolo (spesso appunto per sfuggire a quella dicotomia), 
la pubblicazione del saggio di Héring non vuole solo fornire un’ispirazione gene-
rica, o uno spunto di rifl essione, ma si presenta immediatamente con una funzione 
militante e attualissima, nonostante gli ottantacinque anni che ci separano dalla 
redazione del testo.

La lucida analisi fi losofi ca di Héring risulta così per più di un aspetto un eser-
cizio fecondo per la fi losofi a della religione contemporanea, perché la richiama a 
una rinnovata rifl essione su di sé e sul suo statuto moderno. E la sua riformulazione 
fenomenologica sembra offrirci gli strumenti concettuali per prendere sul serio la 
specifi cità della religione e del religioso, senza ridurla a paradigmi teorici sterili e 
antiquati (ad esempio quelli positivisti e spiritualisti) estranei al regime di pensie-
ro “speciale” a cui la realtà della religione e del religioso spinge la fi losofi a della 
religione.

Questo tentativo di restituire fi losofi camente la specifi cità della religione e del 
religioso passa, nella proposta fenomenologica di Héring, attraverso la messa a 
fuoco dell’importanza di considerare la religione e il religioso come fenomeni. Insi-
stere sulla nozione di “fenomeno” signifi ca mettere al centro il fatto della religione 
e del religioso: il fatto che appare, ma anche il fatto storico, e ancora il fatto in 
quanto inaudito, ovvero il fatto indipendentemente da ogni teoria della religione 
e del religioso. Inoltre, “fenomeno” signifi ca anche mettere al centro il vissuto re-



166166 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

ligioso e della religione, dunque affermare l’interesse della realtà dell’esperienza 
religiosa – ed eventualmente l’interesse di un importo di conoscenza implicato in 
quella esperienza. Ma l’aspetto più originale di questa attenzione per la nozione 
di “fenomeno” è catturato dalla sua dimensione propriamente fenomenologica. Il 
testo di Héring costituisce uno dei primi tentativi di mettere in luce il senso preciso 
di questa dimensione: secondo lui, le regole e i criteri di analisi del fenomeno reli-
gioso non sono dettati esclusivamente da chi lo analizza come un oggetto di studio, 
ma sono dettati anche dal fenomeno religioso stesso, di cui quindi si apprezza la 
misura in cui esso in parte impone, o propone, le regole per la sua lettura.

È con tutto questo bagaglio problematico e propositivo che si è pensato di rin-
novare la domanda fi losofi ca sull’esperienza per la fi losofi a della religione e insie-
me sulla fi losofi a della religione stessa. Cercando di accogliere le prospettive più 
diverse presenti nella fi losofi a della religione italiana è stata dunque sottoposta a 
dodici professori che si occupano prevalentemente di fi losofi a della religione la 
domanda “Quale esperienza per la fi losofi a della religione?”. Nella due giorni di 
incontro seminariale organizzato dal Centro Studi del Fenomeno Religioso a cura 
di Giuseppe Di Salvatore, incontro che si è tenuto a Verona il 27 e 28 gennaio 2011 
presso la Fondazione Centro Studi Campostrini, i professori hanno risposto rispet-
tando la richiesta di un impegno prevalentemente teorico e originale. Invertendo 
i ruoli e imitando la struttura dell’universitas parigina medievale, le tesi originali 
dei professori sono state messe sul banco degli imputati e discusse criticamente dai 
più giovani allievi. In questo modo dodici giovani commentatori hanno posto do-
mande critiche ai professori aprendo poi la discussione generale. Questa formula 
seminariale forse inusuale ha prodotto un risultato di ricerca di alta qualità, pro-
prio in quanto largamente basato su una discussione fi losofi ca vera – di cui forse si 
potrebbe lamentare in Italia una certa mancanza, peraltro a fronte di una quantità 
e qualità di risorse fi losofi che particolarmente vivaci. La discussione, inoltre, si è 
arricchita di una tavola rotonda sul testo di Héring Fenomenologia e religione.

Non si ha intenzione di produrre qui un sunto critico di quanto è stato discusso, 
anche perché il dibattito particolarmente acceso si è spinto più di una volta su ter-
ritori fi losofi ci di grande spessore, dinanzi ai quali è più fruttuoso lasciare la parola 
diffi cile pronunciata in forma di domanda risuonare nella vertigine del pensiero, 
invece di voler chiudere in fretta qualche frase con uno sforzo di sintesi destinato 
a essere maldestro. Né si fornirà un resoconto dettagliato dei singoli interventi, dal 
momento che presto sarà possibile leggerne una versione scritta e pubblicata. Si 
tratterà dunque solo di anticipare qualche problematica emersa nei due giorni di 
incontro seminariale, che sarà qui avanzata in forma puramente interrogativa e in-
terlocutoria attraverso un’appropriazione libera e personale delle singole proposte 
teoriche e soprattutto della discussione che quelle hanno indotto.

Come ha ricordato con acutezza Francesco Ghia, solo nel 1907 la Pascendi do-
minici gregis del papa Pio X accusava proprio la nozione di “esperienza religiosa” 
come inappropriata perché pericolosamente tendente a un’interpretazione univer-
salistica del religioso, la quale avrebbe fatto travalicare al religioso stesso i limiti del 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 167 167

dominio cristiano cattolico defi nito dalla rivelazione. Con questa accusa emerge il 
problema di sottintendere la nozione di esperienza come propria di una dimensio-
ne “umana” nel senso antropologico del termine. Ma anche, allo stesso tempo, il 
problema di sottintendere che la dimensione antropologica necessariamente con-
fl igga con la dimensione rivelativa. Si tratta di “problemi”, qui, perché sembra le-
gittimo porsi la domanda se l’esperienza, ancor prima di essere defi nita immediata 
o mediata (da conoscenza o rifl essione concettuale), abbia essa stessa una funzione 
di mediazione tra una considerazione antropologica o anche psicologica della re-
ligione e del religioso e una considerazione che presuppone la rivelazione (di Dio, 
del divino, del sacro). Questo eventuale ruolo di mediazione potrebbe essere favo-
rito proprio dallo statuto particolarmente complesso della nozione di esperienza 
in generale: radicata nel vissuto individuale ma allo stesso tempo necessariamente 
aperta all’evenienza di qualcosa di radicalmente contingente per l’individuo stesso, 
il quale di fatto fi nisce per essere da quello costituito. Chi esperisce è qualcuno che 
fa qualcosa, ma allo stesso tempo è qualcuno perché esperisce.

Muovendo da questa intrinseca ambivalenza della nozione di esperienza non 
si dovrà leggere nell’esperienza religiosa un caso particolarmente esemplare per 
l’esperienza in generale, dal momento che la specifi cità religiosa dell’esperienza 
sta anche proprio nell’ambivalenza di quanto nell’esperienza religiosa si esperisce? 
Infatti, non è il religioso stesso intrinsecamente ambivalente in quanto estraneo e 
tremendo da una parte, seducente e affascinante dall’altra? Se chi esperisce è in 
generale sempre attivo e passivo allo stesso tempo (forse nel senso più preciso di 
“attivamente passivo” – cosa su cui molti convengono) non è allora questa ambiva-
lenza particolarmente evidente nel caso dell’esperienza religiosa?

Ma interrogando più a fondo, se questa particolare solidarietà sembra stabilirsi 
tra la struttura, la fenomenologia dell’esperienza e quella dell’esperienza religiosa, 
ciò non rimanda forse ad un’altra solidarietà, più tecnicamente fenomenologica, 
che può essere istituita tra fenomeno in generale e fenomeno religioso? Infatti, 
non mostrano questi ultimi due lo stesso carattere di irriducibilità? Irridicibilità a 
spiegazioni appunto riduttive, che snaturerebbero in senso naturalistico, oppure 
concettuale-razionale, la specifi cità del fenomeno religioso come esperienza della 
religione e del religioso.

Questa irriducibilità si è imposta storicamente con l’affrancamento della reli-
gione e del religioso, rivendicato nella sua autonomia, da spiegazioni esclusiva-
mente razionali. Tale affrancamento autonomista non ha preso solo la forma della 
separazione della religione dalla fi losofi a, ma anche la forma dell’istituzione di una 
fi losofi a della religione come disciplina “speciale” – analogamente a come la me-
tafi sica speciale si distingueva in epoca medievale dalla metafi sica generale. Allora 
l’irriducibilità fenomenologica dell’esperienza religiosa non dice forse in maniera 
esemplare la specifi cità problematica di una fi losofi a della religione che non riduce 
la religione alla fi losofi a “generale” ma fa della religione il problema della fi losofi a 
che è chiamata a divenire “speciale”?

La lettura problematica della fi losofi a della religione come fi losofi a speciale è 
forse un fatto storico prima che teorico, un fatto storico che pare impensabile 



168168 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

senza il fatto storico della secolarizzazione, in un certo senso legato a quello del-
la dimitizzazione. La tradizionale tematica della secolarizzazione mette in risal-
to anch’essa un’ambivalenza intrinseca alla sua inaggirabile storicità – che ha per 
esempio poderosamente segnato la storia di tanta teologia e fi losofi a della religione 
protestante nella modernità (da Sebastian Frank a Ernst Troeltsch, passando ov-
viamente da Kant e Schleiermacher, per approdare infi ne alla rivoluzione e radica-
lizzazione “dialettica” di Karl Barth e compagni). Si tratta qui dell’ambivalenza del 
positivum storico – quindi della religione più che del religioso: la religione è ogget-
to di una considerazione oggettivante propria delle scienze esatte da una parte (che 
porterebbe a parlare esclusivamente di una “fi losofi a delle religioni”), dall’altra è 
fatto contingente la cui evenienza scardina ogni tentativo di oggettivazione dal mo-
mento che presenta essa stessa un’oggettività che si impone come fatto primitivo 
incommensurabile – tipicamente la rivelazione.

Sotto forme diverse è stata spesso posta la questione, nell’incontro seminariale, 
di riformulare questa ambivalenza del positivum, proprio nella misura in cui esso 
inside la specifi cità dell’esperienza. Allora, la positività dell’esperienza religiosa 
signifi ca, certo, che la fi losofi a ne può parlare oggettivamente, sottolineandone 
l’eventuale struttura a priori, ma signifi ca anche, sempre e necessariamente che di 
essa se ne può parlare solo nella misura in cui si è già fatta proprio quell’esperienza. 
Quest’ultima circolarità tra l’esperienza religiosa e la sua indicibilità, pertanto, da 
una parte è intrinseca all’ambivalenza storica della positività della religione e del 
religioso, che costituisce la “specialità” della fi losofi a della religione come proble-
ma dinanzi all’autonomia irriducibile della religione e del religioso in regime di 
secolarizzazione. Dall’altra, questa circolarità non è nient’altro che un modo di 
dire proprio l’irriducibilità fenomenologica del fenomeno religioso – fenomeno 
religioso che dunque declina ancora una volta proprio quell’autonomia irriducibi-
le della religione e del religioso in regime di secolarizzazione che la fi losofi a della 
religione “problematica” è chiamata a pensare.

Solo nel quadro della complessità qui espressa di ambivalenza, circolarità e ir-
riducibilità dell’esperienza religiosa, andrà allora coniugata ogni formulazione di 
questa esperienza in termini di interiorità – termini, quindi, chiaramente non psi-
cologici.

Non è dunque un caso che nell’incontro seminariale la questione dell’irriduci-
bilità dell’esperienza religiosa ha costituito insieme la spina nel fi anco e lo stimolo 
fecondo di discussione, tanto per la nozione di esperienza quanto per quella di 
fi losofi a della religione stessa.

In una prima lettura, questa irriducibilità è spina nel fi anco per quanti ritengono 
che l’esito tautologico a cui si perviene parlando di esperienza religiosa sia un vizio 
capitale che intaccherebbe la comunicabilità fi losofi ca dell’esperienza stessa, ovve-
ro che intaccherebbe la fi losofi cità della fi losofi a della religione, la quale sarebbe 
così necessariamente, in un certo senso, solo fi losofi a religiosa. Questo senso di 
“fi losofi a religiosa”, qui, viene considerato come uno spauracchio per la fi losofi a 
della religione perché si intende in essa non semplicemente il fatto che si deve pre-
supporre il religioso perché se ne parli (questa resta ovviamente una condizione 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 169 169

necessaria e inaggirabile per poter parlare di qualcosa di specifi co in fi losofi a della 
religione!), ma il fatto che ci si deve collocare all’interno del religioso accettando 
che quello solo detti le regole della sua ricezione fi losofi ca e soprattutto che faccia 
questo in maniera esaustiva e/o determinata.

In una seconda lettura, invece, l’irriducibilità dell’esperienza religiosa costitu-
isce uno stimolo fecondo per quanti sottolineano, appunto, come non si possa 
prescindere dall’assunzione del religioso nella sua specifi cità e autonomia, ovvero 
nella misura in cui è il religioso a dettare le regole della sua ricezione fi losofi ca. 
Questa posizione lascia aperta la possibilità che la fi losofi a della religione si dica 
ancora “fi losofi a religiosa”, ma in un senso diverso da come prima inteso, cioè sen-
za ammettere che la fi losofi a della religione debba abdicare alla sua fi losofi cità. Ciò 
è possibile perché la ricezione delle regole dettate dall’esperienza stessa è fi losofi ca 
nella misura in cui o quel dettato non è esaustivo e/o determinato, o è comunque 
fi losofi camente che quel dettato viene recepito, per quanto questo signifi chi rimet-
tere in discussione, allargare e parzialmente modifi care i limiti interni della fi losofi a 
stessa.

Forse questa doppia lettura dell’irriducibilità dell’esperienza religiosa secondo 
un’altrettanto doppia interpretazione della fi losofi a della religione come fi losofi a 
religiosa tocca uno degli snodi fondamentali della discussione fi losofi ca emerso nei 
due giorni di lavori seminariali. Particolarmente la seconda lettura, ovvero consi-
derare quell’irriducibilità come stimolo fecondo e non come spina nel fi anco, pare 
a miei occhi una sfi da ardita e degna di essere colta dalla fi losofi a della religione, 
anche perché signifi ca al contempo rivendicare la fi losofi a della religione così sfi -
data come a sua volta una sfi da alla fi losofi a stessa.

Nell’ambito di questa specifi ca interrogazione sulla ridefi nizione della fi losofi a 
propria della fi losofi a della religione, è stato ampiamente discusso il ruolo che gio-
cano rispettivamente l’ermeneutica, la metafi sica e la fenomenologia – come anche 
la loro relazione all’interno della fi losofi a della religione.

È l’ermeneutica un atteggiamento interpretativo che dipende comunque da una 
previa oggettivazione del suo oggetto di interpretazione, o non è essa piuttosto 
l’atteggiamento che meglio intercetta la specifi cità dell’oggetto entrando nella sua 
logica (per quanto paradossale possa essere) e quindi facendo fare un “passo in-
dietro” alla fi losofi a stessa? In questo secondo caso il passo indietro della fi losofi a 
corrisponderebbe al passo indietro che anche la religione fa, egualmente rispet-
to alla pretesa del possesso della verità. La fi losofi a della religione direbbe allora 
nient’altro che la complementarietà di fi losofi a e religione nella loro differenza e 
reciproca autonomia?

Questa strategia “negativa” dell’ermeneutica appare opposta a quella tradizio-
nalmente “positiva” della metafi sica, che invece assume pienamente il compito di 
rendere conto della verità della religione e del religioso nell’esperienza che se ne 
fa. Ma quale è quella metafi sica che così facendo riesce a evitare di applicare alla 
religione e al religioso categorie concettuali estranee alla sua essenza fenomeno-
logicamente irrudicibile? Non è solo in quella crisi della metafi sica storicamente 
legata alla vicenda della secolarizzazione che si può evitare tale applicazione fi nal-



170170 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

mente troppo concettualista? Certo, la grande tradizione occidentale e soprattutto 
medievale della metafi sica presenta un ampio spettro di varianti che sicuramente 
non si riducono alla soluzione concettualista propria del teismo fi losofi co e di mol-
ta teologia razionale. Ad ogni modo, almeno si può convenire sul fatto che la me-
tafi sica utile per la fi losofi a della religione problematica non può non assumere la 
sfi da dell’ambivalenza del positivum della religione e del religioso, la quale implica 
in sé di accettare anche la sfi da di assumere la specifi cità irrudicibile della religione 
e del religioso.

In assonanza con molto strumentario operativo di questa metafi sica sembrano 
porsi molte delle posizioni di fi losofi a della religione espresse nell’ambito della 
fi losofi a analitica contemporanea. Di particolare interesse sono le sottili analisi che 
rivalutano l’importo della dimensione epistemica (ovvero riferita alla credenza) 
dell’esperienza religiosa, che pure non si vuole esaustivo per questa stessa espe-
rienza. Benefi cia la credenza di una garanzia sulla base dell’esperienza? Oppure 
ha la credenza un supporto puramente evidenziale? Queste domande non inter-
rogano propriamente il correlato oggettivo della credenza: dell’esperienza viene 
considerata non tanto la sua verità oggettiva quanto piuttosto la sua struttura pre-
sentazionale. Signifi ca questo che l’indagine sulla dimensione epistemica dell’espe-
rienza dice dell’esperienza meno la sua verità e più la sua veridicità, o ancora la 
sua pretesa alla verità? Insomma, la relazione di credenza ed esperienza disegna 
forse un territorio intermedio tra quello meramente doxastico – sempre esposto 
alla critica di individualismo – e quello pienamente conoscitivo – che richiedereb-
be la piena assunzione della questione della verità, chiaramente al di là di una sua 
formulazione ristretta in termini di congruenza?

Ugualmente in una posizione intermedia sembra collocarsi il ruolo puramente 
descrittivo della fenomenologia, la quale nei limiti della sola descrizione rivendica 
comunque la fedeltà alle cose stesse e la precisione nell’aderire all’essenza specifi ca, 
individuale, del fenomeno descritto. Esercizio di attenzione e di ascolto, più che di 
defi nizione e spiegazione, la postura fenomenologica sembra particolarmente ade-
guata a rendere conto fi losofi camente della specifi cità irriducibile dell’esperienza 
religiosa. Ma non implica questa postura una necessaria interrogazione sui limiti 
idealisti dell’operazione di riduzione che sola è capace di veicolare appieno la sud-
detta specifi cità irriducibile? La fedeltà alle essenze individuali permette davvero 
di considerare l’operazione di riduzione come un problema metafi sico esterno alla 
fenomenologia (un problema meta-fenomenologico), oppure esso va considerato 
necessariamente un problema di cui la fenomenologia stessa deve farsi carico? In 
questo secondo caso, sono questi limiti idealisti anche dei limiti rispetto all’impe-
gno realista che invece l’indagine metafi sica si assume esplicitamente quando si dà 
il compito di rendere conto della verità dell’esperienza irriducibile? E quindi non 
sono fi nalmente, e paradossalmente, dei limiti per lo stesso compito di descrizione 
da parte della fenomenologia che vuole andare appunto alle cose stesse? Oppure è 
la metafi sica a continuare ad assumere nel suo compito di indagine della verità un 
realismo ingenuo ignaro delle condizioni inaggirabili proprie di qualsiasi esperien-
za che si vuole chiamare tale? Certo, tocchiamo qui problemi che investono, sì, il 
ruolo della fi losofi a dinanzi all’esperienza religiosa, ma che forse non sono proble-



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 171 171

mi specifi ci dell’esperienza in quanto esperienza religiosa. E ad ogni modo mi pare 
che i limiti della fenomenologia, per quanto eventualmente riconosciuti come tali, 
non confl iggano con gli intenti della metafi sica, ma lascino aperta la compatibilità 
tra le analisi fenomenologiche e quelle metafi siche.

Altra strategia ancora sembra quella che considera questi limiti della fenome-
nologia non come un vizio ma come una virtù: una virtù necessaria e intrinseca 
all’esperienza religiosa nella sua irriducibilità. Si apre qui la possibilità di una terza 
lettura dell’irriducibilità dell’esperienza religiosa: né spina nel fi anco della fi loso-
fi cità della fi losofi a della religione, né stimolo fecondo per la fi losofi a in fi losofi a 
della religione, l’irriducibilità dell’esperienza religiosa signifi cherebbe l’esibizio-
ne di un potenziale dissidio disputabile ma inconciliabile tra esperienze. Questo 
dissidio non sarebbe allora foriero di un abbandono della fi losofi a né di una sua 
ridefi nizione, ma dell’attestazione di uno spazio radicalmente altro rispetto alla 
fi losofi a, lo spazio incolmabile del dissidio. Questo spazio del dissidio si dice come 
spazio dell’alterità stessa, in particolare dell’alterità dell’altra persona, essendo ri-
conosciuta l’esperienza irriducibile come intimamente propria, personale. Questo 
è lo spazio dell’intersoggettività come non fondabile sull’interoggettività e allora, 
forse, del dialogo e della comunicazione, in quanto già sempre necessariamente 
etici, perché l’alterità vissuta nell’irriducibilità della propria esperienza è già accusa 
che convoca colui che esperisce ad una disponibilità e ascolto assoluti.

Ma allora è forse questa una ridefi nizione fi losofi ca della fi losofi a della religione, 
meglio: una ridefi nizione della fi losofi a propria alla fi losofi a della religione dinanzi 
all’irriducibilità dell’esperienza religiosa – così rientrando questa terza lettura nella 
seconda? O l’alterità vissuta nell’esperienza irriducibile è in senso stretto alterità 
rispetto alla fi losofi a, la quale dunque non può che declinarsi negativamente come 
affermazione fi losofi ca di resa delle armi fi losofi che, dimostrazione (fi losofi ca?) 
dell’inconciliabilità fi losofi ca del dissidio inerente all’assunzione piena dell’irridu-
cibilità dell’esperienza – così rientrando questa terza lettura nella prima?

Per testimoniare la ricchezza della discussione di questi due giorni di incontro 
seminariale andranno menzionate anche altre problematiche in parte direttamente 
connesse con le questioni di fondo su cui si è fi n qui insistito.

Il tempo non gioca un ruolo essenziale nella struttura irriducibile dell’esperienza 
religiosa? Se si riconosce la portata specifi camente personale dell’essenza indivi-
duale in gioco nell’esperienza religiosa in quanto irriducibile, non si deve ricono-
scerne automaticamente il valore etico ed esemplarmente morale? La dimensione 
trascendente dell’esperienza religiosa (che è altro modo di dire l’irriducibilità di 
cui qui si è parlato) non deve rimanere sempre in tensione con un fondo di pura 
immanenza, che può essere detto come fondo di indistinzione rispetto alla hybris 
maschile, concettuale e astratta della distinzione – in ciò polarizzando sacro e di-
vino in una tensione inaggirabile per l’esperienza religiosa? Non è insita nell’am-
bivalenza del positivum qui spesso ribadita una seria considerazione del correlato 
fi sico e fi siologico dell’esperienza religiosa, come esso è sottolineato ad esempio 
dalle neuroscienze? Ma allora, per altro verso, non è l’esperienza di un eventuale 



172172 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

riduzionismo naturalista dell’esperienza religiosa una trasformazione nihilista di 
quella stessa esperienza, che fi nisce così per aprire proprio alla trascendenza tipica 
dell’esperienza religiosa stessa? O si tratta in quest’ultima operazione semplice-
mente di un avvitamento dialettico autoreferenziale e fi nalmente intellettualista?

Fin qui non sono stati menzionati fi losofi  e correnti specifi che, che pure sono 
stati ampiamente chiamati in causa durante i lavori seminariali, nonostante il taglio 
programmaticamente teorico che in qualche modo si è voluto restituire in questo 
testo. Oltre ovviamente a Héring, è capitato di interloquire particolarmente con 
autori classici come Troeltsch e la tradizione di teologia liberale protestante, Hus-
serl, Scheler, Guardini, Welte, Zambrano, Alston, Swinburne, ma anche special-
mente con alcune fi gure della tradizione italiana di fi losofi a della religione come 
Pareyson, Caracciolo, Mancini e Olivetti.

Questi ultimi riferimenti risultano particolarmente preziosi per intravvedere 
una continuità ma forse soprattutto un’evoluzione particolarmente interessante 
della fi losofi a della religione italiana, che nel consesso veronese ha espresso tutte le 
generazioni fi losofi che italiane, da quella dei professori prossimi all’Emeritierung 
fi no a quella dei giovani dottorandi.

Sono stati relatori Andrea Aguti, Stefano Bancalari, Roberto Celada Ballanti, 
Roberta De Monticelli, Adriano Fabris, Mario Micheletti, Marco Ravera, Stefano 
Semplici, Sergio Sorrentino, Oreste Tolone e Silvano Zucal; commentatori Damia-
no Bondi, Giovanni Cogliandro, Marco Damonte, Francesco Ferrari, Ezio Gam-
ba, Francesco Ghia, Marco Grosso, Edoardo Simonotti, Hagar Spano, Claudio 
Tarditi e Francesco Valerio Tommasi; hanno partecipato attivamente, anche come 
presidenti di sessione Emilio Baccarini, Pietro De Vitiis, Giovanni Salmeri. La ta-
vola rotonda sul testo di Héring Fenomenologia e religione è stata introdotta da 
due interventi di Roberta De Monticelli e Giuseppe Di Salvatore.

Giuseppe Di Salvatore
Centro Studi del Fenomeno Religioso

giuseppe.disalvatore@centrostudicampostrini.it


