
Livelli di signi! cato e prospettive di ricerca in Livelli di signi! cato e prospettive di ricerca in Ordine e storiaOrdine e storia 
di Eric Voegelin. I. di Eric Voegelin. I. Israele e la rivelazioneIsraele e la rivelazione, Vita e Pensiero, Mila-, Vita e Pensiero, Mila-
no 2009no 2009

Università Cattolica del Sacro Cuore, Milano – 20-21 gennaio 2011

Il convegno interdisciplinare “Livelli di signifi cato e prospettive di ricerca in 
Ordine e storia di Eric Voegelin” è stato frutto di una collaborazione accademica a 
livello internazionale: tra gli enti promotori, oltre al Dipartimento di Filosofi a e al 
Centro di Ateneo per la dottrina sociale della Chiesa dell’Università Cattolica, ri-
cordiamo il Voegelin-Zentrum für Politik, Kultur und Religion, che ha sede presso 
la Ludwig-Maximilians-Universität di Monaco. I relatori – provenienti da universi-
tà italiane, tedesche, spagnole e statunitensi – si sono confrontati in particolare con 
il primo dei cinque volumi di Ordine e storia dedicato a Israele e alla rivelazione (a 
cura di Nicoletta Scotti Muth), recentemente pubblicato dalla casa editrice Vita e 
Pensiero. La casa editrice milanese, in collaborazione con un comitato scientifi co 
composto dai professori Evandro Botto, Maria Luisa Gatti, Peter J. Opitz, Rober-
to Radice e Nicoletta Scotti Muth ha in progetto di portare a termine la traduzione 
italiana dell’intera opera Ordine e storia.

I lavori si sono aperti con il saluto del prof. Massimo Marassi, direttore del Di-
partimento di Filosofi a dell’Università Cattolica, il quale ha introdotto il tema del 
convegno mettendo in luce il duplice obiettivo conseguito dall’opera di Voegelin: 
in primo luogo essa, poiché utilizza una pluralità di registri epistemici (fi losofi co, 
storico, esegetico, critico-letterario), è in grado di produrre una sintesi inusuale, 
che trae vantaggio da ciascuno di essi; proprio per questo la sua opera supera la 
frammentarietà del sapere proponendo invece una visione unitaria che non risulta 
esauribile da una sola prospettiva disciplinare. L’ordine della storia, ha sottolineato 
Marassi, nasce per Voegelin da una storia dell’ordine: ogni società crea un ordine 
attraverso il quale conferisce signifi cato all’esistenza. L’ordine della storia, tutta-
via, eccede la concretezza di ogni società e la sua dimensione politica, in quanto 
rimanda all’ordine stesso dell’essere (che implica sempre la presenza di un Oltre) 
al quale l’uomo costitutivamente partecipa e che esprime attraverso la rappresenta-
zione simbolica. La storia, secondo tale prospettiva, costituisce l’avvicendarsi delle 
rappresentazioni simboliche del senso ultimo della realtà: per questo l’oggetto del-
la storia non è identifi cabile con un insieme di idee astratte; esso coincide piutto-
sto con le esperienze concrete vissute dall’uomo e da lui espresse attraverso l’uso 
del simbolo. Con l’avvento della rivelazione da parte di Dio al popolo di Israele 
cambia la concezione stessa del tempo: da una visione ciclica del tempo (secondo 
la prospettiva delle civiltà antiche) si passa a vivere nella forma storica, in cui Dio 
viene sperimentato come presenza.



156156 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

All’intervento di Marassi ha fatto seguito il saluto del prof. Evandro Botto (Di-
rettore del Centro di Ateneo per la dottrina sociale della Chiesa, docente di Storia 
della fi losofi a e di Filosofi a politica nella stessa Università) che ha presieduto la 
prima sessione del convegno. Botto ha messo in luce l’importanza delle forme sim-
boliche attraverso le quali Voegelin ha espresso l’esperienza dell’ordine e l’allon-
tanamento da esso, soprattutto nell’epoca moderna che è caratterizzata dal trionfo 
del disordine.

Nella prima sessione sono state presentate tre relazioni, rispettivamente, da par-
te dei professori Nikolaus Lobkowicz (emerito di Politische Theorie und Philo-
sophie, München, già Rettore della Ludwig-Maximilians-Universität di Monaco 
e della Katholische-Universität di Eichstätt), Peter J. Opitz (emerito di Politische 
Philosophie und internationale Politik presso la Ludwig-Maximilians-Universität 
e fondatore del Voegelin-Archiv presso il Geschwister-Scholl-Institut für politi-
sche Wissenschaften di Monaco), Nicoletta Scotti Muth (docente di Storia della 
metafi sica antica presso l’Università Cattolica di Milano).

Lobkowicz (che ha intitolato il suo intervento Ideologie – und Voegelin?) dopo 
aver accennato al suo rapporto personale con Voegelin, lo ha descritto innanzitutto 
come uno studioso della scienza politica alla ricerca della verità dell’esistenza. Seb-
bene Lobkowicz abbia defi nito lo scopo della ricerca voegeliniana come lodevole, 
al tempo stesso non ha inteso tacere quelli che – a suo giudizio – sarebbero i limiti 
della sua indagine e della sua produzione scientifi ca. A suo parere, infatti, Voegelin 
attribuirebbe il carattere di gnosticismo a molte prospettive di pensiero, tra loro 
spesso distanti: la tendenza a descrivere sia alcuni pensatori che un’epoca intera (la 
modernità) come gnostici infi cerebbe la capacità di giudizio e di analisi fi losofi ca 
dell’Autore tedesco. Voegelin, infatti, non approfondirebbe adeguatamente il pen-
siero degli autori da lui presi in considerazione, e non sarebbe in grado di valutarne 
gli aspetti positivi, essendo maggiormente interessato a spiegare il sorgere di ide-
ologie come il comunismo e il nazional-socialismo attraverso l’infl uenza fi losofi ca 
che un pensatore ha esercitato su un altro o su un’intera epoca che a sviluppare 
uno spassionato studio relativo alla storia delle idee. Lobkowicz ha anche accu-
sato Voegelin di non aver messo adeguatamente in luce la differenza esistente tra 
l’auto-rivelazione da parte di Dio (che avviene in un determinato momento storico 
e coincide con l’Incarnazione) e un generico sforzo, da parte del pensiero umano, 
volto a interpretare l’Oltre.

Di parere molto diverso è invece Opitz, che ha focalizzato il suo intervento sul 
tema “Auf der Suche nach Ordnung” – Kognitive und existenzielle Grundlagen der 
politischen Philosophie Eric Voegelins. Opitz ha ribadito l’importanza di collocare 
le singole argomentazioni sviluppate da un autore all’interno del contesto nel quale 
sono sorte, tenendo conto anche dei successivi sviluppi del suo pensiero e delle 
eventuali auto-correzioni apportate dallo stesso. Alla luce di questo accorgimento 
metodologico, Opitz ha sottolineato che il concetto di gnosi, sebbene presente 
negli scritti di Voegelin degli anni Cinquanta, è stato poi da lui relativizzato nelle 
opere di epoca successiva, come emerge dalla decisione di abbandonare l’idea di 
dedicare un sesto volume di Order and History al tema della gnosi. Un destino 
analogo riguarda i concetti di “religione politica” e di “idee”. Opitz ha poi messo 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 157 157

in luce l’importanza della fi gura di Agostino per Voegelin, suo punto di riferimen-
to principale come teoreta e come mistico. Di Agostino, in particolare, Voegelin 
riprende il concetto di meditazione, inteso come “dare la scalata ai gradi dell’es-
sere” fi no all’intentio Dei. Questa visione sottende tutta l’opera di Voegelin (che, 
tuttavia, non gode di uno sviluppo omogeneo e non è priva di ripensamenti) ed 
emerge in particolare nell’ultimo volume di Order and History. In Search of Order, 
pubblicato postumo nel 1987. I due principali obiettivi della ricerca voegeliniana 
– ha sottolineato Opitz – sono quello cognitivo-scientifi co e quello esistenziale-
politico. Per quanto riguarda il primo di questi obiettivi occorre ricordare che 
Voegelin – in profondo disaccordo nei confronti del neo-kantismo di Hans Kelsen, 
il quale intendeva ricondurre la scienza delle dottrine politiche alla giurisprudenza, 
depurando quest’ultima da tutto ciò che esula dal positivo contenuto giuridico – si 
è sempre adoperato per restituire alla scienza politica tutta la sua profondità teore-
tica, trasformandola in una disciplina umanistica, dalla prospettiva multiculturale, 
caratterizzata dal metodo delle scienze empiriche, ma che ultimamente trova le 
sue radici in un’antropologia fi losofi ca. Il secondo obiettivo di Voegelin è stato 
quello di fondare fi losofi camente la dottrina dello Stato, le cui radici devono essere 
ricercate nell’essenza dell’uomo. Il fondamento della sua antropologia fi losofi ca 
consiste in una esperienza esistenziale e umana nella quale l’uomo, partecipan-
do a tutti gli ambiti dell’esistenza, vive un costante rapporto con la trascendenza, 
pur essendo un essere inframondano. Le problematiche centrali dell’opera voege-
liniana, espresse in modo sintetico, sono riconducibili a tre: la prima consiste in 
una “ricostruzione” delle dottrine politiche come scienza umanistica ovvero come 
“scienza della sostanza”. In secondo luogo, il fondamento di questa “nuova scienza 
politica” è un’antropologia fi losofi ca costruita sulla base di “esperienze esistenziali 
umane”, in particolare le esperienze di creaturalità e di ricerca di una causa, di un 
fondamento (Grund). Alla fi ne degli anni Quaranta l’Autore abbandona il concet-
to di “idea politica” per le nozioni di “esperienza” e di “forma simbolica”, termini 
che a partire dagli anni Sessanta del Novecento confl uiscono in una fi losofi a della 
coscienza. Il terzo ambito consiste nella storicità dello spirito. Nei volumi conclu-
sivi di Order and History emerge una nuova fi losofi a della storia: il suo carattere, 
fi no ad allora unilaterale, si trasforma in una rete di linee di senso che scorrono pa-
rallelamente alle linee del tempo. Per quanto riguarda il giudizio dell’Autore sulla 
modernità, Opitz ha sottolineato come Voegelin si sia interrogato sul signifi cato e 
sulla ricerca dell’ordine a partire dall’esperienza di crisi delle civiltà. L’Autore ri-
conduce tale crisi proprio all’epoca moderna che caratterizza come un sostanziale 
disordine dovuto alla separazione dello spirito mondano dalle sue radici religiose, 
riconducendo a quest’ultima categoria non solo il cristianesimo, ma tutte le mani-
festazioni dello spirito umano nella direzione della trascendenza. La crisi odierna 
è dovuta alla secolarizzazione dello spirito, evidente in quelle religioni immanen-
ti che identifi cano il divino in singoli elementi inframondani. Un sottogruppo di 
questo tipo di religione sono le cosiddette “religioni politiche” che divinizzano 
elementi come la “nazione”, lo “Stato”, la “razza”, la “classe”, il “genere umano”. 
Accettando una tale religiosità inframondana, secondo Voegelin, l’uomo accetta 
di essere un semplice tassello di una grande totalità e – così facendo – viene meno 



158158 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

il suo rapporto diretto con Dio. Un tale rinnovamento religioso – ha sottolineato 
Opitz – non si identifi ca innanzitutto con una restaurazione della civiltà cristiana, 
ma con la riscoperta dello spirito in tutte le sue forme e manifestazioni, in tutte le 
grandi civiltà di tutti i tempi.

Alla relazione di Opitz ha fatto seguito quella di Nicoletta Scotti Muth, intitola-
ta “Dovetti abbandonare le idee per far posto all’esperienza della realtà”: motivazioni 
e circostanze di un ripensamento sulla storia. Scotti Muth ha innanzitutto voluto 
mettere in luce le ragioni che stanno alla base della mancata recezione dell’opera 
di Voegelin. Oltre alle motivazioni connesse allo stato apparentemente frammen-
tario della sua produzione, occorre ricordare la tendenza a infrangere i tabù sui 
limiti del positivismo in tutte le sue varianti e la lettura non convenzionale del 
nazionalsocialismo come esito di un processo piuttosto che come sconvolgimen-
to inatteso. Se osservata secondo la giusta prospettiva, l’opera di Voegelin risulta 
coerente, in quanto costituisce la verifi ca su materiale storico di precise intuizio-
ni teoriche. Proprio l’attenzione ai dati di fatto lo ha reso più volte disponibile 
a correggere la sua prospettiva, come nel caso di Ordine e storia, opera sfociata 
dalla messa in crisi di un progetto precedente, consistente in una Storia delle idee 
politiche. Da un’analisi minuziosa del carteggio dei primi anni Cinquanta, di re-
cente pubblicazione, Scotti Muth ha cercato di mettere in evidenza alcune tracce 
di questo cambiamento di prospettiva. Si è soffermata su un ristretto gruppo di 
lettere, inviate a Karl Löwith, Leo Strauss e Alfred Schütz, nelle quali Voegelin, 
sforzandosi di rispondere ad alcune obiezioni, puntualizza con rigore la propria 
posizione. In particolare, egli rimprovera a Löwith di confondere l’uso dei ter-
mini “empirico” e “secolare” applicandoli alla storia, a Strauss di contrapporre 
nettamente conoscenza e fede, riservando la prima alla fi losofi a, la seconda alla 
rivelazione, infi ne a Schütz di non vedere che la ragione non è circoscrivibile al 
solo lumen naturale. Di conseguenza, con Löwith vengono ridiscusse le categorie 
di “storia sacra” e “storia profana o secolare”, con Strauss il fatto che fra fede e 
ragione, pur non dandosi identità, si dà tuttavia continuità, poiché quest’ultima è 
già all’opera nel necessario discernimento sul sapere rivelato, con Schütz che due 
millenni di rifl essione cooperativa sulla dogmatica cristiana hanno permesso alla 
ragione di sviluppare potenzialità implicite e di conseguire importanti guadagni 
critici. In particolare, quest’ultimo punto viene esemplifi cato sulla scorta di alcuni 
aspetti della cristologia, della mariologia, del dogma trinitario e della rifl essione 
fi losofi co-teologica della traditio cristiana. Tutti questi sono guadagni essenziali 
di quello che Voegelin chiama “cristianesimo essenziale”, da tenere ben distinto 
dalla concezione di cristianesimo incentrata sull’attesa escatologica che è propria 
della teologia protestante posthegeliana. A partire da questa distinzione Voege-
lin auspica una riconsiderazione critica della convinzione ampiamente condivisa 
secondo cui il guadagno del cristianesimo consisterebbe principalmente, se non 
addirittura esclusivamente, nell’aver reso possibile l’idea di storia come sviluppo, 
apertura verso il futuro. Proprio su quello che a suo avviso è un fraintendimento 
si basa la lettura della “forma gnostica” dell’esperienza come immanentizzazione 
dell’eschaton. Scotti Muth ha concluso il suo intervento sottolineando l’interesse 
della lettura dello gnosticismo come “cifra” spirituale piuttosto che come agglome-



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 159 159

rato di movimenti circoscrivibili a una determinata fase storica. Se lo gnosticismo 
è possibile solo in un contesto che abbia ormai chiarito la differenza fra uomo e 
Dio, in chiave gnostica potrebbe leggersi anche l’odierno tentativo di negare ra-
dicalmente l’apertura dell’uomo alla trascendenza, apertura che gli è connaturale, 
come ben sintetizzato dal dictum voegeliniano che l’uomo partecipa di uno spazio 
quadridimensionale (che quindi implicitamente e originariamente sperimenta) i 
cui vettori di senso sono Dio, il cosmo, la società, e l’uomo stesso.

I lavori del convegno sono proseguiti il giorno successivo, in una sessione mattu-
tina e in una pomeridiana, entrambe presiedute dal prof. Roberto Radice, docente 
di Storia della fi losofi a antica presso l’Università Cattolica di Milano. La presenta-
zione dei diversi interventi è stata preceduta da un saluto da parte del prof. Loren-
zo Ornaghi, Magnifi co Rettore dell’Università Cattolica, e da una breve presenta-
zione dell’edizione italiana di Ordine e storia da parte del dott. Aurelio Mottola, 
direttore di Vita e Pensiero. I relatori sono stati i professori Giorgio Buccellati, 
Giulia Sfameni Gasparro, Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Ignacio Carbajosa.

Buccellati (Direttore del Mesopotamian Lab presso il Cotsen Institute of Ar-
chaeology, UCLA) ha inviato un contributo dal titolo Coerenza e storia. La Meso-
potamia nell’ottica storiografi ca di “Ordine e storia”: istituzioni politiche, trasmis-
sione del pensiero e percezione dell’assoluto. Buccellati ha inteso sottolineare la 
continuità strutturale di certe istituzioni e atteggiamenti mentali presenti nella 
storia dell’antica Siria e Mesopotamia come aspetti caratteristici della visione del-
la storia avanzata da Voegelin, secondo il quale anche i guadagni culturali più re-
moti devono essere inseriti all’interno di una visione continuativa dell’esperienza 
umana. Nel caso dei popoli appena menzionati, l’aspetto sotteso alla loro storia 
consiste nella capacità di prendere coscienza della loro coesione sociale attraver-
so un movimento al contempo centrifugo (per la loro espansione territoriale) e 
centripeto (per la capacità di creare una sempre nuova coerenza istituzionale). Il 
vincolo di solidarietà rimane al centro della loro dinamica storica e prende forma 
all’interno di tre dimensioni: una territoriale, una etnica e una etnico-territoriale 
(quest’ultima costituisce il fondamento di una dimensione nazionale, ossia di un 
gruppo sociale legato da un’affi nità che trascende ma non esclude la contiguità 
fi sica). La storia di questi popoli è inoltre caratterizzata dall’uso della scrittura 
come immagine visiva del pensiero che permette di trattare il contenuto mentale 
proprio e degli altri come un oggetto a sé stante, favorendo l’emergere di una ca-
tegorizzazione fi no ad allora impensabile, nonché di una rapida trasmissione del 
pensiero in aree geografi che distanti. Un terzo fattore consiste nella percezione 
dell’assoluto. Al processo di reifi cazione che avviene con il linguaggio segue un 
analogo processo di categorizzazione e di controllo anche nei confronti dell’as-
soluto. Il politeismo consegue così un grande risultato intellettuale, che consiste 
nell’aver per così dire fi ssato la totale coerenza degli ambiti della realtà: le forze 
che condizionano la vita umana sono ricondotte a categorie defi nibili e perciò 
risultano prevedibili. Secondo questa prospettiva gli dei e le dee sono solo appa-
rentemente antropomorfi , in realtà costituiscono sfaccettature del reale così come 
viene compreso attraverso l’approccio analitico. Ma mentre nel politeismo l’asso-
luto proprio per questo non agisce, nel monoteismo biblico il Dio è un Dio viven-



160160 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

te, assolutamente imprevedibile, ma fedele a se stesso e alla sua alleanza. Nei feno-
meni di queste civiltà esiste quindi una profonda coerenza rispetto a un referente 
che mantiene la sua identità nel tempo e condiziona le modalità dello sviluppo: 
nel primo caso si tratta del gruppo sociale, nel secondo del contenuto nascosto 
della mente umana, nel terzo si tratta dell’assoluto (la percezione dell’assoluto si 
fonda sempre sul senso del limite). Dal punto di vista del fenomeno storico, la co-
erenza che caratterizza tali civiltà deve considerarsi in relazione al referente, che 
può essere visto come fondamento dell’ordine. Come sosteneva Voegelin, quindi, 
la storia universale si deve leggere in rapporto a realtà nascoste che infl uenzano 
profondamente le scelte umane. All’interno di questo contesto l’assoluto che ca-
ratterizza il monoteismo gioca un ruolo del tutto particolare: conseguenza di ciò 
è l’unicità delle tradizioni dell’antico Israele, che in tal senso vanno a costituire il 
momento fondante della storiografi a universale.

La professoressa Giulia Sfameni Gasparro (docente di Storia delle religioni 
presso l’Università di Messina) ha presentato un intervento dal titolo La tipologia 
di “ordine cosmologico” in Eric Voegelin: osservazioni storico-religiose. Nel rispon-
dere alle obiezioni mosse da Th. J.J. Altizer su The Ecumenic Age (il quarto volume 
di Ordine e storia), Voegelin ebbe l’opportunità di mettere in luce le modalità e 
lo scopo della sua ricerca: il metodo è “positivo” e lo scopo della ricerca storico-
documentaria ha avuto una fi nalità “teologica”, da intendersi come “discorso sul 
divino”, secondo l’accezione ampia del termine. Nonostante i cambiamenti di di-
rezione che caratterizzano i cinque volumi di Ordine e storia, Voegelin mantiene 
il principio-base del suo progetto, ossia l’individuazione di quei momenti epocali 
che nella storia segnano la presenza di un “prima” e di un “dopo”. Questa visione 
porta alla distinzione tra le “culture cosmologiche” caratterizzate da un “simboli-
smo compatto” proprio delle culture antiche e dei loro intracosmic gods (i tre casi 
descritti in Israele e la rivelazione sono la Mesopotamia, l’Iran achemenide e l’Egit-
to) e culture come quella di Israele, che hanno effettuato un “balzo nell’essere” 
che li ha condotti a identifi care il Dio creatore dell’inizio con il Dio sconosciuto 
dell’“Oltre”. La Sfameni Gasparro ha sottolineato come per Voegelin il termine 
“rivelazione” non si debba applicare in modo esclusivo alla storia di Israele, ma 
riguardi anche le epoche e le civiltà precedenti. Lo scopo del volume su Israele e la 
rivelazione consiste nel rinvenire nelle singole società la presenza di momenti epo-
cali che stabiliscono un prima e un dopo. Con la nozione di historiogenesis viene 
tuttavia meno la rigida distinzione tra la storia ciclica delle civiltà antiche e quella 
lineare di Israele e dei cristiani. La relatrice ha poi messo in luce la diversità tra 
l’atteggiamento di Voegelin e quella dello storico delle religioni: mentre il primo 
non procede a una personale analisi documentaria, ma si affi da alle fonti maggior-
mente accreditate per perseguire il proprio progetto epistemologico, ossia quello 
di identifi care la realtà divina che si rivela nel processo storico, il secondo procede 
attraverso un metodo storico-induttivo. Il metodo di ricerca di quest’ultimo, inol-
tre, deve essere il più scevro possibile da condizionamenti provenienti da visioni 
ideologiche e teologiche. Secondo questa prospettiva la Sfameni Gasparro ha poi 
considerato la nozione voegeliana di “ordine cosmologico” in relazione all’impero 
achemenide, che la studiosa ritiene eccessivamente restrittiva, sebbene lo stesso 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 161 161

Voegelin apporti alcune modifi che nel volume The Ecumenic Age alla luce del con-
cetto di historiogenesis.

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz (docente di Religionsphilosophie und verglei-
chende Religionswissenschaft presso la Technische Universität di Dresda) ha pre-
sentato un intervento dal titolo Offenbarung vs. Ordnung? Ein prüfender Blick 
auf Voegelins Deutung von Israel. La studiosa ha innanzitutto sottolineato che per 
Voegelin la rivelazione, che interrompe il procedere ciclico di una storia originaria 
cosmica, ha la pretesa di essere un ordine superiore a quello della realtà politi-
ca. Certamente Voegelin, ha sostenuto la Gerl-Falkovitz, rimane in debito di una 
spiegazione adeguata sull’uso del concetto di rivelazione: come l’Autore tedesco 
scrive in una lettera a Strauss, tuttavia, una verità rivelata deve essere comuni-
cabile e avere la sua origine in Dio. In particolare, ciò che caratterizza l’aspetto 
specifi co della rivelazione – e che, ad esempio, la separa dai miti – risiede nel 
concetto di libertà: il Dio di Israele è infatti libero di creare e non risulta in alcun 
modo necessitato a farlo. Si tratta quindi di una grazia, il cui unico fondamento 
risiede nell’amore. La rivelazione è un avvenimento, una forza formatrice che non 
si lascia infl uenzare da una catena causale, essa ha il carattere di irruzione in un 
determinato luogo e in un altrettanto determinato momento storico. Al contrario, 
tutte quelle prospettive che vedono nel mondo una continua presenza del divino 
senza alcuna interruzione ostacolano la formazione di una presa di distanza critica 
nei confronti di un potere che viene considerato come da sempre dato. Il divino, 
se inteso in questo modo, si trasforma facilmente in un idolo, in un aspetto della 
realtà circoscritto, che può essere continuamente misurato dall’uomo: è solo la so-
vrabbondanza dell’amore divino che può quindi salvarci da un tale atteggiamento 
idolatrico. Questo è proprio ciò che accade con la storia di Israele che libera il 
mondo dalle sue potenze mediante la liberazione dagli idoli. La dimensione conti-
nuamente invocata da Voegelin è quella della trascendenza, contro ogni tentativo 
di immanentizzare l’uomo e il senso della sua vita. Sebbene a livello della scienza 
politica non sia possibile dimostrare la trascendenza nei suoi effetti sulla storia 
politica, tuttavia – ha concluso la Gerl-Falkovitz – se ne possono considerare le 
devastanti conseguenze della sua assenza.

L’intervento conclusivo dei lavori è stato presentato da Ignacio Carbajosa, do-
cente di Antico Testamento presso la Facoltà di Teologia di San Dámaso a Madrid. 
Il tema da lui trattato è stato Storia e storiografi a di Israele. Luci e Ombre dell’opera 
di Voegelin, “Israele e la rivelazione”. Carbajosa ha sottolineato come solo nel 
corso degli anni Novanta si sia iniziato a mettere in crisi un metodo di ricerca che 
nell’esegesi biblica si riteneva un dogma fondamentale, ossia lo studio diacronico 
dei testi. Questo aspetto, ha affermato Carbajosa, è di fondamentale importanza 
per mettere in luce i guadagni raggiunti da Voegelin in un momento storico in cui 
la sua visione era controcorrente rispetto a quella allora predominante. Per lunghi 
secoli la storia di Israele è stata identifi cata con la storia che i libri dell’Antico 
Testamento ci propongono. Il merito dello storico Julius Wellhausen consistette 
nella ricostruzione della storia di Israele così come essa emerge dalla teoria docu-
mentaria del Pentateuco: nel modello di Wellhausen storia e critica letteraria si 
richiamano a vicenda, giungendo quasi a confondersi. Se si vuole quindi usare la 



162162 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

Bibbia come fonte storica, si deve accettare la ricostruzione della sequenza storica 
proposta dalla critica letteraria. Voegelin, osservando la storia dei fatti così come 
viene proposta dalla storiografi a positivista, si interroga sulla storia di Israele che 
viene descritta nell’Antico Testamento, e – a partire da questi elementi – mette in 
luce la distinzione tra storia pragmatica e storia paradigmatica. Sebbene la storia 
di Israele si componga di fatti ed eventi (storia pragmatica) essa si fonda innanzi-
tutto sulla relazione di Israele con Dio: alla luce di tale relazione gli eventi storici 
diventano paradigmatici del rapporto con Dio. Un tale guadagno spinge Voegelin 
a criticare la storiografi a moderna in quanto essa non è invece in grado di superare 
una mera raccolta delle fonti: una tale prospettiva – a suo giudizio – non manca 
solo di scrupolosità nell’analisi delle fonti, ma risulta anche condizionata da pre-
cisi interessi teologici caratterizzanti la prospettiva condivisa da molti studiosi 
protestanti dell’epoca. La scuola di Wellhausen, a partire dai criteri fi lologici, ha 
spezzato l’unità della storia del Pentateuco in fonti diverse, negando l’esistenza 
di un unico autore responsabile del testo che ci è arrivato, attribuendolo invece 
a quattro diversi autori. Una tale visione, a giudizio di Voegelin, porta a con-
siderare la Bibbia come un’opera letteraria, scritta a tavolino ed è colpevole di 
non cogliere il simbolismo che esprime l’esperienza d’ordine vissuta dal popolo 
di Israele. Questo limite – a sua volta – non è tuttavia dovuto a una semplice 
dimenticanza, ma a una determinata visione ideologica della realtà che infl uenza 
con decisione il modo di fare ricerca. La prospettiva voegeliniana, a differenza 
di quella di Wellhausen, si focalizza sul riconoscimento del mistero della storia e 
dell’essere: essa – in particolare – nasce proprio dalla partecipazione dell’autore 
stesso a quel mistero, partecipazione storicamente segnata dall’appartenenza al 
popolo giudaico-cristiano. È proprio per questo motivo che Voegelin apprezza 
maggiormente il metodo della storia delle tradizioni, del quale i maggiori espo-
nenti sono Ivan Engnell e Gerhard von Rad. Questi ultimi, infatti, raccontano la 
formazione della narrazione biblica attraverso la tradizione invece che attraverso 
l’attività letteraria di autori ben defi niti e riconoscono il particolare carattere della 
storia delle tradizioni, in quanto distinta dalla storia pragmatica. Accanto alle luci 
presenti nell’analisi proposta del pensiero voegeliniano, il relatore ha riscontrato 
anche la presenza di alcune ombre: la scuola prediletta da Voegelin, infatti, soffre 
di un pesante limite riguardante l’identifi cazione delle fonti del Pentateuco (ossia 
la presenza di quattro documenti completi che percorrono tutto il Pentateuco) 
e i loro legami interni che eredita dalla scuola documentaria senza mai metterla 
in dubbio. Voegelin, come fi losofo della storia, all’interno di un’opera che pre-
tende di tracciare la storia dell’ordine, avverte la necessità di tracciare una storia 
pragmatica di Israele che gli permetta di fi ssare almeno le tappe fondamentali di 
sviluppo del pensiero israelitico: questa ricostruzione viene rinvenuta nel model-
lo di Wellhausen, anche se leggermente modifi cato da von Rad. Quell’immagine 
storica oggi non è più accettata, tuttavia a questo modello non ne è ancora seguito 
un altro, in tal senso – ancora oggi – non si può ancora parlare di una storia prag-
matica alternativa.



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 163 163

Al termine delle relazioni è seguito un acceso dibattito, dal quale è emerso un 
rinnovato interesse nei confronti dell’opera voegeliniana, che – per la sua origina-
lità, ricchezza e profondità – merita un attento studio multidisciplinare e pluridi-
sciplinare, capace di portare alla luce signifi cati ancora inesplorati, che fi nora non 
sono emersi in modo adeguato forse perché quest’opera è stata abbondantemente 
in anticipo rispetto ai tempi.

Alessandra Gerolin
Università Cattolica del Sacro Cuore

alessandra.gerolin@unicatt.it


