Filosofia e Mistica

Universita Cattolica del Sacro Cuore,
Milano — 24-25 novembre 2010

Nelle giornate del 24 e del 25 novembre 2010 la prestigiosa aula dedicata a Pio
XTI ha accolto il convegno dal titolo Fzlosofia e Mistica, evento organizzato dal di-
partimento di Filosofia dell’'Universita Cattolica in collaborazione con il Progetto
Culturale della C.E.I. Tl convegno si ¢ aperto con i saluti del Magnifico Rettore
Lorenzo Ornaghi che ha augurato il buon svolgimento dei lavori, e che nel suo
discorso ha inoltre ricordato I'importanza del dialogo con Dio (dialogo di cui la
mistica rappresenta appunto il vertice) quale base che rende possibile anche la
comunicazione tra noi uomini. A lui ha fatto seguito il saluto e I’augurio di mons.
Sergio Lanza, Assistente Ecclesiastico Generale, dopo il quale hanno preso la pa-
rola Angelo Bianchi, preside della Facolta di Lettere e Filosofia, e Michele Leno-
ci, preside della Facolta di Scienze della Formazione, i quali hanno sottolineato
I’estrema attualita del tema in questione, la fecondita di un confronto ad alto livello
tra 'ambito filosofico e la sfera della mistica, nonché la significativita che questo
incontro avvenga proprio nell’Universita Cattolica.

Dopo i saluti delle autorita, la sessione pomeridiana ha preso quindi I'avvio
presieduta dal prof. Alessandro Ghisalberti. Nell'introdurre i primi tre relatori,
Ghisalberti ha proposto una riflessione preliminare che ha mostrato la peculiarita
della mistica ebraico-cristiana rispetto a tutte le altre tradizioni mistiche: essa, in-
fatti, si caratterizza come una forma di passivita del soggetto umano di fronte alla
chiamata di un Altro, tuttavia senza che cio implichi una perdita o una dispersione
dell'identita del soggetto stesso, che anzi nell’esperienza mistica riesce paradossal-
mente a svolgere 'attivita di cogliersi come soggetto passivo. Per questo motivo,
nel cristianesimo possono essere riconosciute due modalita dell’esperienza mistica:
quella affettiva, dove Dio si comunica in modo indiretto nell’orazione e nella con-
templazione, e quella unitiva, che ¢ la pit particolare, poiché Dio entra nella vita
del mistico in modo diretto comunicandosi nella forma dell’estasi.

La parola ¢ stata poi data al prof. Marco Paolinelli, che ha offerto una disser-
tazione sul tema de La filosofia verso la religione nella tradizione dell' Universita
Cattolica. Contro chi pretende una riduzione della filosofia a mero ragionamento
calcolante, a solo sapere scientifico, viene fatto notare che in realta la filosofia na-
sce dalla volonta di dare risposte ai grandi “perché” e ai pitt profondi problemi
della vita, mostrando quindi un fondamentale aspetto sapienziale, ben compreso
e coltivato nell’Universita Cattolica da illustri docenti come Masnovo e Sofia Van-
ni Rovighi. In questi termini si spiega la pregnanza della speculazione metafisica
in filosofia, nonché il suo naturale rivolgersi anche a tematiche religiose, come i



146 ConvegNi  Philosophical News

fenomeni mistici: Paolinelli precisa, pero, che la metafisica (e pit in generale la fi-
losofia) non & chiamata a fondare la fede (né la mistica), bensi a creare un contesto
di trascendenza, un’apertura razionalmente giustificata, in cui fede (e mistica) pos-
sano svilupparsi. Gli esempi citati sono le figure celebri di san Tommaso d’Aqui-
no e san Bonaventura, che furono contemporaneamente filosofi, teologi, religiosi
e mistici. Tra I'altro, pur essendo il fenomeno mistico un’esperienza tipicamente
personale, la mistica riceve pero degli effettivi aiuti dalla filosofia, poiché questa
spesso fornisce un apparato concettuale e terminologico di cui gli stessi mistici si
servono per comunicare, anche solo parzialmente, le loro esperienze.

Il secondo intervento, della prof.ssa Angela Ales Bello, ha toccato il rapporto tra
fenomenologia e mistica: dato che la fenomenologia si configura come 'indagine
dei fenomeni, di cio che si manifesta, ed essendo la mistica caratterizzata proprio
dal manifestarsi di Dio all'uomo, si giustifica cosi la possibilita da parte della feno-
menologia di occuparsi del fenomeno mistico. La mistica, dunque, concepita come
I'incontro con “qualcosa di potente”, come I'irruzione di una presenza di un essere
Onnipotente manifestatasi e sentita nella sua concretezza, puo essere indagata per
via negationis esaminando la posizione di coloro che rifiutano il valore di tale espe-
rienza religiosa, come ad esempio Feuerbach. Egli notoriamente rigetta la religione
e Iidea di Dio ritenendola soltanto un’illusoria proiezione umana, eppure il desi-
derio stesso di un essere superiore ¢ gia indizio di una presenza-assenza costitutiva
dell’'uomo, una mancanza che richiede conseguentemente un appagamento, come
viene descritto in modo magistrale ne I/ castello interiore di santa Teresa d’Avila.
In questo testo si parla, infatti, di un viaggio in stanze concentriche di un castello
(quale metafora della stratificazione dell’animo umano) verso I'incontro, che avvie-
ne nell’ultima stanza centrale, con la figura divina capace di soddisfare pienamente
ed eternamente il desiderio piti profondo dell'uomo. Angela Ales Bello fa notare,
perd, che la percezione a livello psichico di questa presenza-assenza pud essere sia
accettata e accolta (cominciando cosi il cammino mistico), sia rifiutata (e allora si
elaborano appunto delle pretestuose giustificazioni per considerarla illusoria).

Lultimo intervento della prima sessione ¢ spettato al prof. Giuseppe Colombo,
che ha trattato il problema dei fondamenti antropologici della relazione di fede,
additando nella mistica il luogo dove la cura di Dio implica inscindibilmente anche
la cura dell’'uomo: il cristianesimo, con la mistica, rilancia infatti la sua capacita
di essere I'unico vero mezzo per I'appagamento dei bisogni antropologici fonda-
mentali. Ricordando santa Caterina da Siena, viene percid posto in primo piano il
tema dell’amore, quale fine e aspirazione autentica che anima intimamente I'uomo:
emblematiche a riguardo sono le parole riferite in visione da Dio, e riportateci
dalla santa, “senza amore non potete vivere, perché io vi ho creati per amore”,
parole dove emerge con straordinaria chiarezza che non solo 'uomo ¢ stato fatto
per amare, ma anche che ¢ stato fatto per amore, cioé¢ che ¢ Dio stesso a essere
ebbro d’amore nei confronti dell’'uomo e che dunque ci ha creati per amarci. Altri
temi antropologici fondamentali che affiorano sono poi quelli della sofferenza e
del perdono, tra loro interconnessi: essi si trovano laddove c’¢ il bivio tra la vita e
la morte. La sofferenza scava e consuma dal di dentro, secondo un’espressione di
Claudel, lima e toglie tutte le forze; essa puo condurre alla disperazione totale, a



Philosophical News  Conveani 147

un annientamento mortale, oppure pud sublimarsi nel per-dono, nel dono di sé,
traendo cosi anche da essa nuova vita.

Concluso il primo giorno, la seconda sessione si ¢ aperta il giovedi mattina pre-
sieduta dal prof. Adriano Fabris, che I'ha introdotta riflettendo su un’idea diversa
del rapporto mistico tra Dio e 'uomo, uniti da un legame in cui viene mantenuta
la differenza tra i legati.

Mons. Franco Giulio Brambilla, il primo relatore, si € occupato di esaminare la
fondazione teologica e cristologica della mistica, andando a ricercare I’elemento
unificante che congiunge il vissuto soggettivo dell’esperienza mistica con il con-
tenuto oggettivo della fede. Una soluzione viene trovata tramite la considerazione
che nel cristianesimo 1'oggetto di fede non & propriamente un oggetto, bensi una
persona viva, ed & percid possibile instaurare con Lui una relazione tanto oggettiva
quanto personale e confidenziale. I mistici ci ricordano infatti che la fede in de-
terminati contenuti religiosi ¢ anche contemporaneamente un rapporto di fiducia
e di affetto, al punto che si pud persino sperimentare direttamente nel vissuto
quotidiano.

Il tema del linguaggio della mistica ¢ stato poi oggetto della dissertazione del
prof. Luigi Borriello: premettendo che I’esperienza privata che ha un mistico ¢
incomunicabile e ineffabile, Borriello spiega che il linguaggio mistico ¢ dunque sol-
tanto una forma di mediazione per condurre a loro volta gli ascoltatori a una perso-
nale conoscenza amorosa di Dio, con funzione mistagogica. Il linguaggio usato dal
mistico potra percid essere simbolico e anche paradossale, essendo tra I'altro esso
del tutto secondario rispetto al linguaggio di Dio, il Logos per eccellenza: infatti, il
mistico puo (tentare di) parlare di Dio solo perché Dio ha gia parlato per primo.

Il terzo intervento della mattinata ¢ stato tenuto dalla prof.ssa Elisabetta Zam-
bruno, e ha riguardato 'uomo e il desiderio di Dio con specifico riferimento alla
mistica tedesca. Dopo aver condotto una ricognizione storica di una famosa opera
dal titolo Una teologia tedesca, attribuita ad un Anonimo francofortese, la prof.ssa
Zambruno ne ha analizzato il contenuto per indagarne le suggestioni mistiche in
essa presenti. Pervasa da un’eccessiva influenza neoplatonica, quest’opera venne
condannata e censurata nel 1612 come eretica. Nel testo compare molto spesso
I'immagine metaforica della luce e del sole: la nascita delle creature dal creatore,
ad esempio, viene paragonata all’emanazione dei raggi dal sole; cosi come si sotto-
linea sovente la distinzione tra una “luce vera”, che ¢ quella che proviene da Dio, e
una “luce falsa”, che deriva dall’illusione umana di potersi rendere come Dio con
le proprie sole forze. Ulteriore caratteristica di quest’opera ¢ che si sostiene che
non sono solo i religiosi, con una particolare vocazione alla vita consacrata, a poter
aspirare ad una contemplazione mistica di Dio, ma a ogni buon cristiano ¢ aperta
questa possibilita.

La terza e ultima sessione pomeridiana ¢ stata presieduta dal prof. Francesco
Botturi, che ha puntualizzato come il linguaggio mistico sia intrinsecamente com-
posto da parola e da assenza di parola, parola e silenzio, essendo cio¢ contempo-
raneamente dicibile e indicibile, relazionale ma anche soggettiva e assoggettante.

Una trattazione della mistica in Meister Eckhart ¢ stata poi esposta dal prof.
Aniceto Molinaro, comparando la mistica religiosa con la mistica filosofica. Par-



148 ConvegNi  Philosophical News

tendo da una considerazione sulla differenza ontologica di Dio, visto come to-
talmente distaccato dal mondo, anzi, come “Supremo distacco”, Eckhart ritiene
che se 'uomo vuole imitare Dio deve cercare di svuotarsi e di distaccarsi da tutto,
perfino da se stesso. Solo in questo modo, trovando spazio nell’animo umano, Dio
puo allora comunicarsi alla sua creatura in una compenetrazione mistica: tanto pitl
I'uomo & vuoto, tanto piu € pieno di Dio.

Nel secondo intervento, il prof. Domenico Bosco si & invece occupato della mi-
stica nella modernita, di come essa sia stata recepita nel mondo contemporaneo. A
questo proposito Bosco ha fatto notare I’avanzare del dubbio attorno al fenomeno
mistico, guardato con sempre maggior sospetto soprattutto in seguito alla nascita,
nel ‘900, di quelle tecniche psicologiche e psicanalitiche che propongono chiavi di
lettura potenzialmente differenti dei fenomeni mistici, portando a dubitare della
loro complessiva autenticita. Viene portato il caso del mistico seicentesco Jean-Jo-
seph Surin, studiato dal gesuita contemporaneo Michel de Certeau, per dimostra-
re I'incredibile complessita del fenomeno mistico e la sua impossibilita ad essere
equiparato e ridotto a mero fenomeno psichico. Al contrario, I'intreccio dialogante
e la fitta trama di relazioni che caratterizzano I'esperienza mistica porta piuttosto
a ripensarla nella forma della fabula mistica, del progetto di una anti-Babele: la
ricerca di un parlare comune, di una sorta di lingua degli angels, di un credere che
nel mistico si fa conversante.

Il prof. Massimo Marassi ha proposto un ultimo intervento con cui ha riportato
le posizioni assunte da Heidegger e da Wittgenstein nei confronti della mistica. Il
primo filosofo mostrd sempre un particolare interesse verso questo tema, sia da
un punto di vista storiografico che teoretico, vedendovi la possibilita di un’ecce-
denza rispetto alle possibilita della filosofia stessa. Entrambi concordano inoltre
nel concepire la filosofia non come una dottrina (basata su ragionamenti e argo-
mentazioni), ma come un’attivita, un fare vitale, un approccio globale al mondo:
dunque, in quanto eccedenza, la mistica si prefigura come l'istituzione di un senso
di trascendenza di tale attivita vitale.

Estremamente interessante ¢ stato, infine, il dibattito conclusivo con cui il con-
vegno si & chiuso. Ghisalberti ha sollevato il problema di una fondazione filosofica
del fenomeno mistico, e non solo di una sua descrizione, parlando di una figura an-
ticipante e anticipata della coscienza, mossa dal desiderio, che consenta di esperire
un’intenzionalita unitiva con Dio; mentre Botturi ha domandato precisazioni circa
la mistica di Eckhart. Molinaro, rispondendo a Ghisalberti, ha asserito di essere
poco propenso ad un avvicinamento troppo stretto tra I’ambito della filosofia e
quello della mistica, temendo indebiti sconfinamenti e preferendo che la filosofia
studi le condizioni di possibilita in cui puo darsi 'espressione dell’esperienza mi-
stica; rispondendo a Botturi, ha invece ribadito che per Eckhart la comunicazione
mistica di Cristo pud avvenire nell’anima di chiunque, in quanto ogni uomo &
immagine del Verbo, che ¢ immagine di Dio. Marassi ha a sua volta criticato I'uti-
lizzo di una nozione quale quella di coscienza intenzionale riguardo 'esperienza
mistica, ritenendola troppo vincolata all’'oggettivazione, che & proprio cio che il
mistico vorrebbe evitare; anche se Molinaro, citando san Tommaso, ha precisato
che intenzionalita non & necessariamente un sinonimo di oggettualita, e quindi non



Philosophical News  Conveani 149

sarebbe in fondo cosi incompatibile il suo uso in un approccio alla questione della
mistica. Numerose sono state anche le domande provenienti dal pubblico presente
in sala, che si ¢ dimostrato vivamente interessato verso un tema che, pur nella sua
complessita ed “esotericita”, & stato capace di interpellare e toccare nel profondo
le sensibilita di tutti.

Luca Vettorello
Universita Cattolica del Sacro Cuore
luc.art@libero.it



