
Filoso! a e MisticaFiloso! a e Mistica
Università Cattolica del Sacro Cuore, 
Milano – 24-25 novembre 2010

Nelle giornate del 24 e del 25 novembre 2010 la prestigiosa aula dedicata a Pio 
XI ha accolto il convegno dal titolo Filosofi a e Mistica, evento organizzato dal di-
partimento di Filosofi a dell’Università Cattolica in collaborazione con il Progetto 
Culturale della C.E.I. Il convegno si è aperto con i saluti del Magnifi co Rettore 
Lorenzo Ornaghi che ha augurato il buon svolgimento dei lavori, e che nel suo 
discorso ha inoltre ricordato l’importanza del dialogo con Dio (dialogo di cui la 
mistica rappresenta appunto il vertice) quale base che rende possibile anche la 
comunicazione tra noi uomini. A lui ha fatto seguito il saluto e l’augurio di mons. 
Sergio Lanza, Assistente Ecclesiastico Generale, dopo il quale hanno preso la pa-
rola Angelo Bianchi, preside della Facoltà di Lettere e Filosofi a, e Michele Leno-
ci, preside della Facoltà di Scienze della Formazione, i quali hanno sottolineato 
l’estrema attualità del tema in questione, la fecondità di un confronto ad alto livello 
tra l’ambito fi losofi co e la sfera della mistica, nonché la signifi catività che questo 
incontro avvenga proprio nell’Università Cattolica.

Dopo i saluti delle autorità, la sessione pomeridiana ha preso quindi l’avvio 
presieduta dal prof. Alessandro Ghisalberti. Nell’introdurre i primi tre relatori, 
Ghisalberti ha proposto una rifl essione preliminare che ha mostrato la peculiarità 
della mistica ebraico-cristiana rispetto a tutte le altre tradizioni mistiche: essa, in-
fatti, si caratterizza come una forma di passività del soggetto umano di fronte alla 
chiamata di un Altro, tuttavia senza che ciò implichi una perdita o una dispersione 
dell’identità del soggetto stesso, che anzi nell’esperienza mistica riesce paradossal-
mente a svolgere l’attività di cogliersi come soggetto passivo. Per questo motivo, 
nel cristianesimo possono essere riconosciute due modalità dell’esperienza mistica: 
quella affettiva, dove Dio si comunica in modo indiretto nell’orazione e nella con-
templazione, e quella unitiva, che è la più particolare, poiché Dio entra nella vita 
del mistico in modo diretto comunicandosi nella forma dell’estasi.

La parola è stata poi data al prof. Marco Paolinelli, che ha offerto una disser-
tazione sul tema de La fi losofi a verso la religione nella tradizione dell’Università 
Cattolica. Contro chi pretende una riduzione della fi losofi a a mero ragionamento 
calcolante, a solo sapere scientifi co, viene fatto notare che in realtà la fi losofi a na-
sce dalla volontà di dare risposte ai grandi “perché” e ai più profondi problemi 
della vita, mostrando quindi un fondamentale aspetto sapienziale, ben compreso 
e coltivato nell’Università Cattolica da illustri docenti come Masnovo e Sofi a Van-
ni Rovighi. In questi termini si spiega la pregnanza della speculazione metafi sica 
in fi losofi a, nonché il suo naturale rivolgersi anche a tematiche religiose, come i 



146146 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

fenomeni mistici: Paolinelli precisa, però, che la metafi sica (e più in generale la fi -
losofi a) non è chiamata a fondare la fede (né la mistica), bensì a creare un contesto 
di trascendenza, un’apertura razionalmente giustifi cata, in cui fede (e mistica) pos-
sano svilupparsi. Gli esempi citati sono le fi gure celebri di san Tommaso d’Aqui-
no e san Bonaventura, che furono contemporaneamente fi losofi , teologi, religiosi 
e mistici. Tra l’altro, pur essendo il fenomeno mistico un’esperienza tipicamente 
personale, la mistica riceve però degli effettivi aiuti dalla fi losofi a, poiché questa 
spesso fornisce un apparato concettuale e terminologico di cui gli stessi mistici si 
servono per comunicare, anche solo parzialmente, le loro esperienze.

Il secondo intervento, della prof.ssa Angela Ales Bello, ha toccato il rapporto tra 
fenomenologia e mistica: dato che la fenomenologia si confi gura come l’indagine 
dei fenomeni, di ciò che si manifesta, ed essendo la mistica caratterizzata proprio 
dal manifestarsi di Dio all’uomo, si giustifi ca così la possibilità da parte della feno-
menologia di occuparsi del fenomeno mistico. La mistica, dunque, concepita come 
l’incontro con “qualcosa di potente”, come l’irruzione di una presenza di un essere 
Onnipotente manifestatasi e sentita nella sua concretezza, può essere indagata per 
via negationis esaminando la posizione di coloro che rifi utano il valore di tale espe-
rienza religiosa, come ad esempio Feuerbach. Egli notoriamente rigetta la religione 
e l’idea di Dio ritenendola soltanto un’illusoria proiezione umana, eppure il desi-
derio stesso di un essere superiore è già indizio di una presenza-assenza costitutiva 
dell’uomo, una mancanza che richiede conseguentemente un appagamento, come 
viene descritto in modo magistrale ne Il castello interiore di santa Teresa d’Avila. 
In questo testo si parla, infatti, di un viaggio in stanze concentriche di un castello 
(quale metafora della stratifi cazione dell’animo umano) verso l’incontro, che avvie-
ne nell’ultima stanza centrale, con la fi gura divina capace di soddisfare pienamente 
ed eternamente il desiderio più profondo dell’uomo. Angela Ales Bello fa notare, 
però, che la percezione a livello psichico di questa presenza-assenza può essere sia 
accettata e accolta (cominciando così il cammino mistico), sia rifi utata (e allora si 
elaborano appunto delle pretestuose giustifi cazioni per considerarla illusoria).

L’ultimo intervento della prima sessione è spettato al prof. Giuseppe Colombo, 
che ha trattato il problema dei fondamenti antropologici della relazione di fede, 
additando nella mistica il luogo dove la cura di Dio implica inscindibilmente anche 
la cura dell’uomo: il cristianesimo, con la mistica, rilancia infatti la sua capacità 
di essere l’unico vero mezzo per l’appagamento dei bisogni antropologici fonda-
mentali. Ricordando santa Caterina da Siena, viene perciò posto in primo piano il 
tema dell’amore, quale fi ne e aspirazione autentica che anima intimamente l’uomo: 
emblematiche a riguardo sono le parole riferite in visione da Dio, e riportateci 
dalla santa, “senza amore non potete vivere, perché io vi ho creati per amore”, 
parole dove emerge con straordinaria chiarezza che non solo l’uomo è stato fatto 
per amare, ma anche che è stato fatto per amore, cioè che è Dio stesso a essere 
ebbro d’amore nei confronti dell’uomo e che dunque ci ha creati per amarci. Altri 
temi antropologici fondamentali che affi orano sono poi quelli della sofferenza e 
del perdono, tra loro interconnessi: essi si trovano laddove c’è il bivio tra la vita e 
la morte. La sofferenza scava e consuma dal di dentro, secondo un’espressione di 
Claudel, lima e toglie tutte le forze; essa può condurre alla disperazione totale, a 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 147 147

un annientamento mortale, oppure può sublimarsi nel per-dono, nel dono di sé, 
traendo così anche da essa nuova vita.

Concluso il primo giorno, la seconda sessione si è aperta il giovedì mattina pre-
sieduta dal prof. Adriano Fabris, che l’ha introdotta rifl ettendo su un’idea diversa 
del rapporto mistico tra Dio e l’uomo, uniti da un legame in cui viene mantenuta 
la differenza tra i legati.

Mons. Franco Giulio Brambilla, il primo relatore, si è occupato di esaminare la 
fondazione teologica e cristologica della mistica, andando a ricercare l’elemento 
unifi cante che congiunge il vissuto soggettivo dell’esperienza mistica con il con-
tenuto oggettivo della fede. Una soluzione viene trovata tramite la considerazione 
che nel cristianesimo l’oggetto di fede non è propriamente un oggetto, bensì una 
persona viva, ed è perciò possibile instaurare con Lui una relazione tanto oggettiva 
quanto personale e confi denziale. I mistici ci ricordano infatti che la fede in de-
terminati contenuti religiosi è anche contemporaneamente un rapporto di fi ducia 
e di affetto, al punto che si può persino sperimentare direttamente nel vissuto 
quotidiano.

Il tema del linguaggio della mistica è stato poi oggetto della dissertazione del 
prof. Luigi Borriello: premettendo che l’esperienza privata che ha un mistico è 
incomunicabile e ineffabile, Borriello spiega che il linguaggio mistico è dunque sol-
tanto una forma di mediazione per condurre a loro volta gli ascoltatori a una perso-
nale conoscenza amorosa di Dio, con funzione mistagogica. Il linguaggio usato dal 
mistico potrà perciò essere simbolico e anche paradossale, essendo tra l’altro esso 
del tutto secondario rispetto al linguaggio di Dio, il Logos per eccellenza: infatti, il 
mistico può (tentare di) parlare di Dio solo perché Dio ha già parlato per primo.

Il terzo intervento della mattinata è stato tenuto dalla prof.ssa Elisabetta Zam-
bruno, e ha riguardato l’uomo e il desiderio di Dio con specifi co riferimento alla 
mistica tedesca. Dopo aver condotto una ricognizione storica di una famosa opera 
dal titolo Una teologia tedesca, attribuita ad un Anonimo francofortese, la prof.ssa 
Zambruno ne ha analizzato il contenuto per indagarne le suggestioni mistiche in 
essa presenti. Pervasa da un’eccessiva infl uenza neoplatonica, quest’opera venne 
condannata e censurata nel 1612 come eretica. Nel testo compare molto spesso 
l’immagine metaforica della luce e del sole: la nascita delle creature dal creatore, 
ad esempio, viene paragonata all’emanazione dei raggi dal sole; così come si sotto-
linea sovente la distinzione tra una “luce vera”, che è quella che proviene da Dio, e 
una “luce falsa”, che deriva dall’illusione umana di potersi rendere come Dio con 
le proprie sole forze. Ulteriore caratteristica di quest’opera è che si sostiene che 
non sono solo i religiosi, con una particolare vocazione alla vita consacrata, a poter 
aspirare ad una contemplazione mistica di Dio, ma a ogni buon cristiano è aperta 
questa possibilità.

La terza e ultima sessione pomeridiana è stata presieduta dal prof. Francesco 
Botturi, che ha puntualizzato come il linguaggio mistico sia intrinsecamente com-
posto da parola e da assenza di parola, parola e silenzio, essendo cioè contempo-
raneamente dicibile e indicibile, relazionale ma anche soggettiva e assoggettante.

Una trattazione della mistica in Meister Eckhart è stata poi esposta dal prof. 
Aniceto Molinaro, comparando la mistica religiosa con la mistica fi losofi ca. Par-



148148 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

tendo da una considerazione sulla differenza ontologica di Dio, visto come to-
talmente distaccato dal mondo, anzi, come “Supremo distacco”, Eckhart ritiene 
che se l’uomo vuole imitare Dio deve cercare di svuotarsi e di distaccarsi da tutto, 
perfi no da se stesso. Solo in questo modo, trovando spazio nell’animo umano, Dio 
può allora comunicarsi alla sua creatura in una compenetrazione mistica: tanto più 
l’uomo è vuoto, tanto più è pieno di Dio.

Nel secondo intervento, il prof. Domenico Bosco si è invece occupato della mi-
stica nella modernità, di come essa sia stata recepita nel mondo contemporaneo. A 
questo proposito Bosco ha fatto notare l’avanzare del dubbio attorno al fenomeno 
mistico, guardato con sempre maggior sospetto soprattutto in seguito alla nascita, 
nel ‘900, di quelle tecniche psicologiche e psicanalitiche che propongono chiavi di 
lettura potenzialmente differenti dei fenomeni mistici, portando a dubitare della 
loro complessiva autenticità. Viene portato il caso del mistico seicentesco Jean-Jo-
seph Surin, studiato dal gesuita contemporaneo Michel de Certeau, per dimostra-
re l’incredibile complessità del fenomeno mistico e la sua impossibilità ad essere 
equiparato e ridotto a mero fenomeno psichico. Al contrario, l’intreccio dialogante 
e la fi tta trama di relazioni che caratterizzano l’esperienza mistica porta piuttosto 
a ripensarla nella forma della fabula mistica, del progetto di una anti-Babele: la 
ricerca di un parlare comune, di una sorta di lingua degli angeli, di un credere che 
nel mistico si fa conversante.

Il prof. Massimo Marassi ha proposto un ultimo intervento con cui ha riportato 
le posizioni assunte da Heidegger e da Wittgenstein nei confronti della mistica. Il 
primo fi losofo mostrò sempre un particolare interesse verso questo tema, sia da 
un punto di vista storiografi co che teoretico, vedendovi la possibilità di un’ecce-
denza rispetto alle possibilità della fi losofi a stessa. Entrambi concordano inoltre 
nel concepire la fi losofi a non come una dottrina (basata su ragionamenti e argo-
mentazioni), ma come un’attività, un fare vitale, un approccio globale al mondo: 
dunque, in quanto eccedenza, la mistica si prefi gura come l’istituzione di un senso 
di trascendenza di tale attività vitale.

Estremamente interessante è stato, infi ne, il dibattito conclusivo con cui il con-
vegno si è chiuso. Ghisalberti ha sollevato il problema di una fondazione fi losofi ca 
del fenomeno mistico, e non solo di una sua descrizione, parlando di una fi gura an-
ticipante e anticipata della coscienza, mossa dal desiderio, che consenta di esperire 
un’intenzionalità unitiva con Dio; mentre Botturi ha domandato precisazioni circa 
la mistica di Eckhart. Molinaro, rispondendo a Ghisalberti, ha asserito di essere 
poco propenso ad un avvicinamento troppo stretto tra l’ambito della fi losofi a e 
quello della mistica, temendo indebiti sconfi namenti e preferendo che la fi losofi a 
studi le condizioni di possibilità in cui può darsi l’espressione dell’esperienza mi-
stica; rispondendo a Botturi, ha invece ribadito che per Eckhart la comunicazione 
mistica di Cristo può avvenire nell’anima di chiunque, in quanto ogni uomo è 
immagine del Verbo, che è immagine di Dio. Marassi ha a sua volta criticato l’uti-
lizzo di una nozione quale quella di coscienza intenzionale riguardo l’esperienza 
mistica, ritenendola troppo vincolata all’oggettivazione, che è proprio ciò che il 
mistico vorrebbe evitare; anche se Molinaro, citando san Tommaso, ha precisato 
che intenzionalità non è necessariamente un sinonimo di oggettualità, e quindi non 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 149 149

sarebbe in fondo così incompatibile il suo uso in un approccio alla questione della 
mistica. Numerose sono state anche le domande provenienti dal pubblico presente 
in sala, che si è dimostrato vivamente interessato verso un tema che, pur nella sua 
complessità ed “esotericità”, è stato capace di interpellare e toccare nel profondo 
le sensibilità di tutti.

Luca Vettorello
Università Cattolica del Sacro Cuore

luc.art@libero.it


