Pluralita e interpretazione
Unzversita degli Studi di Genova — 22-23 novembre 2010

I convegno ¢ stato inaugurato dai saluti del preside della facolta di Lettere e
Filosofia dell’Universita degli studi di Genova Francesco Surdich e del direttore
del Dipartimento di filosofia genovese Michele Marsonet. L'organizzazione ¢ stata
curata dai professori Gerardo Cunico e Francesco Camera della sezione Etica e
scienze religiose del suddetto dipartimento. Tema di ineludibile attualita, “Pluralita
e interpretazione” si apre con un riferimento all’etica globale di Hans Kiing, il teo-
logo tubinghese che proprio a Genova ricevette la laurea honoris causa in filosofia
nel novembre 2004.

Gerardo Cunico, docente di Filosofia teoretica a Genova, presiede la seduta del
22 novembre, presentando il convegno quale frutto pitt maturo di un progetto di
ricerca genovese, allargato, per I'occasione, ad altri atenei, che pone «la filosofia
di fronte alla storicita ed alla pluralita delle culture e delle religioni». Lesigenza di
ripensare filosoficamente una questione cruciale per la sopravvivenza dell’'umanita
stessa & quanto mai stringente nel tempo della pluralita, segnato dallo strutturale
convivere di persone orientate in maniere differenti nelle proprie esistenze. Una
differenza che, se irrigidita, puo sfociare in aperti conflitti, come testimonia la tesi
del cosiddetto «scontro di civilta». Se lo statuto ermeneutico del comprendere
si dispiega come una mediazione circolare e progressiva che intreccia il proprio
e l'estraneo, avviene proprio cosi I'incontro tra le differenze culturali e religiose
che tenga auspicabilmente conto della diversita come fatto, come necessita, come
valore e come problema. La validita interculturale dell’esperienza, delle norme, dei
valori ¢ infatti qualcosa di problematico, che impone alcuni interrogativi circa la
possibilita di un dialogo tra le culture e le religioni e di un linguaggio comune che
strutturi la loro comprensione. Interrogativi che non potranno trovare risposta in
una riduzione delle differenze, tesa alla ricerca di un senso comune, a tutti sotteso.

Michael Eckert, docente presso la Facolta di teologia cattolica a Tiibingen, avvia
la propria esposizione chiedendosi se partendo dal presupposto della pretesa di
verita delle diverse visioni religiose del mondo sia possibile costruire un dialogo
interreligioso. L'attuale dibattito su unita e pluralita della religione puo, secondo
Eckert che in cio si rifa esplicitamente a Schleiermacher, aiutare a ritrovare il nesso
tra teoria filosofica della verita ermeneutica e pluralismo religioso. Lo scenario
contemporaneo presenta infatti conflitti tra le religioni in un mondo secolare dove
la globalizzazione si dispiega sovente come uniformazione del mondo e gli scontri
tra religioni si possono leggere come scontri tra rappresentazioni per I'unico vero



140 ConvegNi  Philosophical News

ordine. I potenziali di violenza derivano a ben vedere dalle pretese veritative: pro-
prio su queste puo esercitarsi il ruolo della razionalita filosofica e dell’ermeneutica,
capaci di costruire un dialogo. Occorre tuttavia chiedersi quali siano le condizioni
ermeneutiche in virtu delle quali sia possibile distinguere e conservare standard ra-
zionali di argomentazioni e come si possano connettere pluralita e verita. Posto che
lo stato di tensione all’interno del pluralismo delle visioni religiose del mondo sta
nella caratteristica pretesa di universalita e totalita, la ragione filosofica — il riferi-
mento ¢ qui rivolto a Habermas — puo porsi come mediatrice tra la dichiarazione di
possesso della verita assoluta e le minacce del relativismo. Non bisogna, pertanto,
rinunciare alla ragione: solo una mediazione razionale potra, infatti, stemperare i
fondamentalismi religiosi. La postmodernita si scaglia contro i “grandi racconti”
elaborando una ragione trasversale tra diversi paradigmi di razionalita, per la quale
non esisterebbero pitl rappresentazioni indiscusse e la verita sarebbe contestuale,
prospettica, interpretativa, ermeneutica. Al tempo stesso, bisognerebbe preservare
I'idea di verita dal divenire del tutto obsoleta. La teoria della ragione e della verita
di Schleiermacher puo secondo Eckert essere la via d’uscita tra assolutismo e rela-
tivismo, una impostazione capace di mediare il pluralismo. Contro la pretesa della
ragione hegeliana di giungere a un sapere assoluto, Schleiermacher ha infatti legit-
timato una critica della ragione d’ispirazione kantiana, affermando I'impossibilita
di una autofondazione riflessiva della ragione. Occorre allora affrontare un “plu-
ralismo apparente” (cattivo soggettivismo), contrapponendolo a un pluralismo
razionalmente compreso, fondato sul modello schleiermacheriano. La tesi finale
di Eckert ¢ che proprio nell'indisponibilita della verita assoluta sta la possibilita
ermeneutica di riconoscere le prospettive religiose, rapportandole e conducendole
a una unificazione qualitativa.

Chiude la sessione mattutina Donatella Di Cesare, docente di Filosofia del lin-
guaggio all’'universita romana La Sapienza, che pone come oggetto della sua ri-
flessione 1/ dialogo delle lingue e la globalizzazione, con particolare attenzione a
quelle che sono le esigenze umane di differenziazione e condivisione. Ancorché la
globanglizzazione sia da intendersi anzitutto come processo storico e quindi al di
la di ogni possibile valutazione, & pur nel suo incedere che la relatrice intravvede
cio che per la pluralita delle lingue risulta essere un duplice pericolo: da un lato la
globalizzazione spinge avanti un processo di unificazione linguistica, che non puo
non rievocare il fantasma di Babele, tanto che cio che le lingue nazional-culturali
hanno fatto con i dialetti, estromettendoli dai domini del pensiero, succede adesso
a loro stesse; dall’altro lato il linguaggio tecnico-scientifico, che corrisponde gada-
merianamente all’erezione della torre, si & progressivamente mutato da mezzo di
comunicazione a fine comunicativo in sé, estromettendo dal dicibile quanto non
fosse codificabile all’interno del proprio sistema. Posto che ogni tentativo di unifi-
cazione omogeneizzante si fondi su una concezione primitiva del linguaggio che si
limita a rilevarne le mere funzioni denotative e comunicative, Di Cesare propone
di rivalorizzare e la strutturale capacita del linguaggio di riarticolare visioni (A#n-
schauungen) del sé e del mondo, riconoscendo dunque la necessarieta del dialogo
e della pluralita per la vita dell'To, e la possibilita di eversione dalla semplice comu-
nicazione per cui il linguaggio si fa poesia, condivisione, festa.



Philosophical News  Conveani 141

La sessione pomeridiana si apre con l'intervento di Leonardo Samona in
merito al rapporto tra I pluralismo e ['universalita ermeneutica. Riconoscendo
nell’anelito all’'universale quella patologia irredimibile del pensiero filosofico
che lo rende inviso a chi teme un ritorno del “pensiero unico” — che pure gia
sottende al funzionamento dell’intero mercato globale — il relatore riconsidera
il pluralismo non solo come fenomeno storicamente e culturalmente radicato,
ma altresi come il luogo ultimo in cui quell’unita cui il pensiero non pud fare a
meno di riferirsi si & dislocata. A partire dalle riflessioni gadameriane sul tema
dell’interpretazione e sulle note pagine degli Analitici Il che ospitano la metafo-
ra dell’esercito in fuga, Samona invita a ripensare la mediazione tra familiarita
ed estraneita come riconfigurazione semantica del rapporto uno/universale-
pluralismo/diversita: 'universalita si darebbe solo nella fusione di orizzonti,
nella prospettiva di un riconoscimento reciproco che sappia fare a meno di un
garante assoluto, e 'unita come familiarizzazione sarebbe essa stessa un prodot-
to del pluralismo. Sulla base di questa riconfigurazione dell’'universale anche il
divino verrebbe ad assumere tratti contrari a quelli che gli furono in principio
tributati, vale a dire I’essere immutabile, eterno, non compromesso, mentre la
verita si riapproprierebbe della linguisticita e della storicita che determinano il
suo stesso accadere.

Segue l'intervento di Francesco Camera, docente di Ermeneutica filosofica a
Genova, che interviene sul rapporto tra Identitd ed alteritd in una prospettiva er-
meneutica, interrogandosi su quello che potrebbe essere il contributo costruttivo
da parte dell’ermeneutica ad un pensiero del pluralismo. La proposta avanzata &
quella di un ripensamento dell’alterita e dell’identita, non come categorie indi-
pendenti o momenti diversi di una maggiore universalita, ma altresi come pro-
fondamente relati, a partire dalla consapevolezza che né cid che ¢ altro si colloca
in uno spazio lontano e circoscritto, né I'identico puo pil essere compreso come
medesimezza autoreferenziale ed autocentrata della metafisica idealistica, dimen-
ticando cio¢ quello che Lévinas chiama il residuo di alterita ineliminabile che lo
costituisce. Secondo Camera, proprio dall’ermeneutica, che sovente si & posta il
tema della pluralita delle interpretazioni e della comprensione dell’altro — basti
pensare a Schleiermacher e Dilthey —, puo trarsi un importante contributo per le
riflessioni condotte nell’ambito di questo convegno. A partire dalle fondamentali
indicazioni fornite dalle pit tarde riflessioni gadameriane ma nella consapevolezza
di dover promuovere un loro oltrepassamento, sulla scorta della denuncia derri-
diana di una riconferma del primato dell’identita, il relatore delinea le possibili
acquisizioni promosse dal paradigma ermeneutico nella definizione dell’alterita in
un contesto pluralistico: la riconfigurazione dell’appartenenza come permeabilita
e della tradizione come plurale; il carattere relazionale del rapporto To-Altri che
riesce a scongiurare il pericolo e dell’assimilazione e dell’esclusione o marginalizza-
zione dell’alterita; la sottolineatura dell'importanza della correlazione tra estraneo
e proprio, alterita ed identita, per cui la comprensione non puod mai essere esausti-
va ma sempre soltanto asintotica; I’apertura a un dibattito sull’appartenenza che
promuova una concezione della cultura come orizzonte mobile in continua Bi/-
dung, cui si partecipa e di cui si fa parte, e che nemmeno nel suo sorgere pud dirsi



142 ConveaNl  Philosophical News

pura, il che equivale a dire che Ialterita ¢ da sempre annidata e parte nel processo
di formazione dell’identita.

La prima giornata di studi si chiude con I'intervento di Pierfrancesco Fiorato
dell’Universita di Sassari sul rapporto tra Appartenenza religiosa e identitd cultu-
rale nel pensiero di Hermann Coben. A partire da una ricognizione filologica del
breve scritto conferenziale Einz Bekenntnis in der Judenfrage (1880), 'intervento &
volto a difendere la complessita della posizione coheniana contro la tentazione di
ridurla nell’alveo dell’assimilazionismo fout court, attraverso una chiarificazione
terminologica delle occorrenze del sostantivo Bekenntnis e dei verbi bekennen e
sich bekennen zu. Anzitutto il relatore ripercorre la faticosa gestazione del testo a
partire dalla consapevolezza dell’impraticabilita di un’intesa con il crescente anti-
semitismo tedesco rappresentato da Heinrich Treitschke. Successivamente sotto-
linea come né il Bekenntnis, ancorché mosso da un dovere religioso, coincida con
una professione di appartenenza religiosa, né la possibilita, prospettata dall’autore,
di una riunificazione tra ebrei e cristiani in una “forma pit pura di religione” ri-
mandi alla necessita di una conversione religiosa, quanto piuttosto, sulla scorta del
“concetto scientifico della religione”, a una realizzazione concreta della convivenza
tra religioni, tanto invisa a Treitschke, che deve trovare nel corso della storia il
proprio adempimento e nel frattempo fungere come punto prospettico d’incontro.
Cosi anche la forma di assimilazionismo caldeggiata da Cohen non sarebbe che
il riconoscimento del fondamento e dell’idea culturale che sostanzia la religione
tedesca e non gia la conversione a essa. Pur in questa forma attenuata, 'invito
all’assimilazione si pone in contraddizione paradossale con la dura indignazione
coheniana, ma la lettura di Fiorato invita a considerare questa tensione funzionale
a disinnescare la logica dell’identita.

La seconda giornata di studi, presieduta dal professor Camera, si apre con la
relazione di Franz Martin Wimmer, docente dell’Universita di Vienna, in merito
a quelle che sono le Prospettive dell’identita culturale nel mondo globale. Sotto-
lineando come spesso il problema dell’identita culturale si ponga nei termini di
un’adesione da parte delle componenti minoritarie a quella che ¢ la solida strut-
tura identitaria della maggioranza, il relatore offre una disamina fenomenologica
dei possibili modi di pensiero dell’identita: identita retrospettiva o tradizionalismo,
che valuta il presente sulla scorta di un’origine situata in un passato immaginario o
perduto, demarcando nettamente il confine tra le tradizioni buone e quelle cattive,
tra la storia e la terra del “noi” di cui ¢ espressione e quelle di tutti gli altri; zdentita
prospettica o utopismo, che non trova certezza nel passato ma in un futuro migliore
ancora da venire e che, ancorché superando i limiti del tradizionalismo e dell’au-
toritarismo si appoggi al solo utilizzo della ragione, rischia di trovarsi in competi-
zione tanto con le numerose proposte utopiche del pensiero filosofico, quanto con
la realta concreta; identiti momentanea o evoluzionismo, per cui il presente non
¢ che un momento di transizione e I'identita non ¢ che I'essere perennemente in
cammino, tanto che di un pensiero del genere le maggiori testimonianze vengono
dai popoli migranti; zdentita pluripolare o turismo, per cui il presente si costituisce
di esperienze plurali in mondi diversi (bricolage, patchwork-identity) che non sono



Philosophical News  Conveani 143

tuttavia espressione di una spontaneita autentica bensi di una sorta di costitutiva
irrequietezza inconscia; zdentitd reiterativa o metempsicosi, per cui il sé permane
prima e dopo il presente in molte vite diverse; identita perenne o A=A, in cui il
presente coincide con I'eternita. Considerando le possibili applicazioni dei sud-
detti pensieri identitari nell’ambito della filosofia, la quale da sempre si confronta
con il dilemma della culturalita, 7d est la tensione tra aspirazione all’'universalita e
necessita di ricorrere a un sistema espressivo contingente, Wimmer propone l'ide-
ale regolativo di un polilogo tra le culture, che possa in virtti dell’esigua quantita
di presupposti incontrollati che lo guidano scongiurare i rischi dell’autoritarismo,
dell’inconfessato radicamento tradizionale e del relativismo rispettivamente insiti
nelle prime tre modalita di pensiero identitario.

Chiude il convegno I'intervento di Claudio Ciancio dell’Universita del Piemon-
te Orientale sul rapporto tra Unztd e pluralita della verita in filosofia e in religione,
attraverso tre snodi fondamentali: la verita nella religione, il conflitto tra la filosofia
e il cristianesimo, e I’affermazione della compresenza di unita e pluralita nel pen-
siero filosofico. Muovendo dall’assunto che la questione dell’unita del vero puo
non essere prioritaria nelle religioni in senso teoretico, Ciancio intende riaffermare
Iattualita delle religioni come pratiche di vita o vie della salvezza e la possibilita di
meditare intorno alla valenza teoretica del concetto religioso di verita, con riferi-
mento esemplificativo a due passi del Vangelo di Giovanni («Conoscerete la verita
e la verita vi fara liberi» Gv 8,32; «lo sono la via, la verita, la vita» Gv 14,6) che il
relatore pone in dialogo con I'imperativo evangelico del “rendere testimonianza”.
Levento della rivelazione rappresenterebbe allora, con parole di Schelling, la li-
berazione da una religione cieca in virthi di una causa libera fuori dalla coscienza.
Ricordando come in Grecia il passaggio dalla religione alla filosofia avvenne nella
forma della coscienza, sicché il mito non fu ripudiato ma reinterpretato come con-
dizione naturale della coscienza stessa, Ciancio reinterpreta I'opposizione postagli
dalla coscienza biblica come sorgere di una verita altra, alternativa sia alla coscien-
za mitica naturale sia alla ragione naturale: se il cristianesimo ¢ in Paolo «follia per
la ragione» ¢ perché va contro le tendenze naturali di cui le religioni mitologiche
sono espressione. Il problema dell’'unita della verita si profila allora come esigen-
za di accordare le verita razionali con le verita rivelate. Alla domanda sull'unita
del vero anche la filosofia ha dato tuttavia diverse risposte. Si dovrebbero forse
intendere, cosi propone il relatore, le molteplici verita come molteplici pretese
di verita. In questa prospettiva diviene allora necessario superare sia le “verita
parziali” sia 'egemonia di un’unica verita, per lo stesso principio filosofico per cui
«i sensi dell’essere devono essere unificabili», nella misura in cui I'interpretazione
¢ una visione sull’intero da un particolare punto di vista. Cosi inteso il carattere
ermeneutico della verita non sarebbe allora semplicemente qualcosa di parziale e,
di conseguenza, la verita non necessiterebbe piti della riduzione ad un’unica for-
mulazione, ma altresi permetterebbe il confronto non conflittuale tra prospettive
diverse oltre ogni dogmatismo, sia esso ideologico, confessionale o relativistico.

Il convegno Pluralita e interpretazione ha saputo proporsi come terreno fertile
per I'incontro reale di interpretazioni plurali sul tema, fornendo spunti di incom-
mensurabile fecondita teoretica, quali possono solo darsi nell’ascolto di un fornito



144 ConveaNl  Philosophical News

gruppo di pensatori in dialogo. La miglior chiusa ¢ forse il suggerimento proposto
da Gerardo Cunico di considerare le due giornate di studi, sulla scorta dell’abboz-
zo fenomenologico di Franz Martin Wimmer, come un esempio ben riuscito di
polilogo in atto.

Francesco Ferrari
Universita degli Studi di Genova
ferra@email.it

Selena Pastorino
Universita degli Studi di Genova
selena.pastorino@hotmail.it



