
Il primato di Dio nella vita e negli scritti del beato John Il primato di Dio nella vita e negli scritti del beato John 
Henry Newman. Simposio internazionaleHenry Newman. Simposio internazionale

Pontifi cia Università Gregoriana – 22-23 novembre 2010

Nei giorni 22-23 novembre 2010 un centinaio di studiosi e appassionati della 
fi gura di J. H. Newman si sono ritrovati a Roma in occasione del simposio inter-
nazionale Il primato di Dio nella vita e negli scritti del beato John Henry Newman, 
organizzato dall’International Centre of Newman Friends e dalla Pontifi cia Uni-
versità Gregoriana.

Il convegno si è svolto all’indomani della beatifi cazione che Benedetto XVI ha 
voluto celebrare lo scorso 19 settembre durante il suo storico viaggio nel Regno 
Unito. Nel suo messaggio inviato al convegno il Papa ha affermato che la perce-
zione della “verità oggettiva di un Dio personale e vivente, che parla alla coscien-
za e rivela all’uomo la sua condizione di creatura”, è ciò che ha determinato fi n 
dall’adolescenza la vita del cardinal Newman dopo un iniziale periodo che lo vide 
soggetto allo scetticismo maturato in seguito alla lettura di Hume e di Voltaire. Non 
ci fosse stata questa percezione che divenne certezza di essere di fronte alla Verità 
oggettiva, così intimamente relazionata all’io da essere parimenti Verità soggettiva, 
non si potrebbe parlare del primato di Dio nella vita e nelle opere di Newman. Tale 
primato è stato poi vissuto da Newman assumendo due fondamentali criteri che 
hanno defi nito l’intera sua attività di teologo, storico, fi losofo, poeta, romanziere: 
“la santità piuttosto che la pace” e “la crescita come sola espressione di vita”.

Il convegno ha inteso delineare come Newman abbia vissuto e sviluppato que-
sto esperire la Verità che è Dio. Dai lavori svolti sono emerse considerazioni e 
indicazioni che aiutano a comprendere l’importanza della rifl essione newmaniana 
anche per il dibattito fi losofi co contemporaneo.

Non è facile defi nire Newman, egli stesso infatti non si riteneva teologo, né 
fi losofo, ma se una defi nizione deve essere indicata, la più adeguata sembra essere 
quella di un grande ricercatore cristiano che desidera addentrarsi sempre più nel 
contenuto della fede in Dio, una fede che è animata da una certezza viva che lo fa 
vivere. È questo quello che è emerso con chiarezza dalla prima sessione. Fortunato 
Morrone ha messo in luce come il cuore dell’attività del cardinale fu quel quaerere 
Deum di cui parla Agostino quando afferma: «Cerchiamolo [Dio] per trovarlo, e 
cerchiamolo ancora dopo averlo trovato. Per trovarlo bisogna cercarlo, perché è 
nascosto; e dopo averlo trovato, dobbiamo cercarlo ancora, perché è immenso» 
(Agostino, Commento al Vangelo di Giovanni, Omelia 63). Questo permanere di 
Newman nella tensione alla conoscenza del Mistero di Dio ha plasmato la sua esi-
stenza di uomo moderno. Egli visse una inquietudine per la verità che lo mantenne 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 135 135

sempre in cammino, nell’acquisizione di una fede personalissima nella Santissima 
Trinità il cui mistero, come ha mostrato Rino La Delfa non cessò mai di contempla-
re a partire dall’evento dell’Incarnazione, cuore e metodo della Rivelazione.

La ricchezza misteriosamente inesauribile della Rivelazione è ciò che lo condus-
se ad elaborare la sua dottrina degli sviluppi del dogma cristiano secondo cui il cri-
stianesimo deve svilupparsi nel tempo non per diventare diverso ma per rimanere 
sempre se stesso. Perché è nel tempo e in risposta alle circostanze storiche che la 
verità della Rivelazione si spiega sempre più profondamente. Fu questo il frutto 
dello studio storico e teologico sui concili che Newman intraprese con audacia nei 
suoi anni ad Oxford e che un ruolo importante ebbe nella sua decisione di passare 
dalla Chiesa d’Inghilterra alla Chiesa di Roma. Rifacendosi a tale dottrina dello svi-
luppo Ian Ker ha mostrato come Newman seppe guardare al Concilio Vaticano I 
anticipando le questioni che il Concilio Vaticano II dovette affrontare e indicando 
di fatto alla Chiesa di oggi come guardare e considerare i frutti e gli sviluppi del 
Vaticano II, specie per quanto riguarda il fattore carismatico essenziale alla vita 
della Chiesa.

Questi primi tre interventi hanno documentato come la rifl essione teologica di 
Newman si sia declinata partendo da quell’atteggiamento iniziale di decisione per 
la verità e di disponibilità continua alla conversione espresso dai due principi sopra 
accennati.

La sessione si è conclusa poi con la relazione di Michael Paul Gallagher che ha 
indicato i cinque fattori fondamentali della pedagogia di Newman, che sintetica-
mente riporto qui di seguito:
1. una certa disposizione del cuore, un certo desiderio di signifi cato che è essenziale 

per ogni approccio alla religione;
2. la consapevolezza di che cosa sia coscienza (tale fattore è stato indicato come la 

cifra della modernità della fede di Newman);
3. un uso della ragione che radicata nell’avventura personale della verità venga 

vissuta in piena unità con l’immaginazione e il cuore;
4. il rivelarsi di Dio nel cuore di ogni uomo e in Cristo;
5. la lotta al tentativo di ridurre la religione a mero stupore o moralismo.

Questi aspetti della modernità pedagogica di Newman sono strettamente colle-
gati ai contenuti della seconda sessione che ne hanno rivelato l’attualità. 

Wilhelm Tolksdolf si è soffermato sulla importanza della dimensione persona-
le della fede in un contesto culturale secolarizzato considerandola in termini di 
Self-Assurance e approfondendo la visione newmaniana della Chiesa come garante 
della coscienza personale. In relazione alla concezione newmaniana della religione 
Terrence Merrigan ha invece approfondito il ruolo della coscienza in quanto voce 
di Dio nell’intimo dell’uomo e dono di grazia in vista della Chiesa.

La relazione di Michele Marchetto è stata dedicata interamente all’attualità fi -
losofi ca del pensiero di Newman. Come il primato di Dio può essere riproposto 
oggi in un contesto culturale postmoderno che affi da l’assoluto solo all’uomo? Tale 
primato è anche primato della verità, può quindi riproporsi il pensiero di Newman 
con la sua radicale certezza circa la verità in alternativa al relativismo attuale? Nel 
contesto di queste domande, Marchetto ha richiamato quel senso di invulnerabili-



136136 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

tà di cui parla Charles Taylor, presente nell’io dell’età secolare che ha chiuso i con-
fi ni porosi del proprio essere e che si ritrova a vivere in un mondo disincantato ove 
egli stesso si pone come invulnerabile padrone di sé. Per un tale io, il rapporto con 
il passato e la tradizione assume la forma di una disdegnata e presuntuosa presa di 
distanza. Già Newman aveva individuato in Gibbon questo abuso della ragione, 
destinato a lasciare l’io in balia del dubbio e a relativizzare Dio, confi nando la fede 
nella sfera del sentimento e allontanandola dalla storia in nome di assoluti terrestri. 
Newman colse questo malaise dell’immanenza, che oggi Taylor defi nisce essere 
proprio della modernità. Egli offrì come proposta di riscatto la propria compren-
sione dell’uomo e del suo rapporto con la verità, maturata – per così dire – dal di 
dentro della modernità. È un primato di Dio posto in termini nuovi quello che 
Marchetto individua in Newman.

Anzitutto è un motivo di attualità l’accento posto sulla centralità della perso-
na come sistema vivente che ha nella coscienza il proprio centro e che vive di 
una ragione intrisa di fattori antecedenti. Marchetto ha quindi messo il principio 
dell’egotismo in relazione con alcuni fi losofi  contemporanei. Dalla sua relazione 
si evince come l’approccio di Newman alla coscienza presenti delle affi nità con 
Meinong e al tempo stesso ne superi il realismo fenomenologico proponendo un 
soggetto intenzionale in piena comunione con l’essere. Nella rifl essione newma-
niana la persona è un tutto concreto e individuo di cui la razionalità è predicato. 
In linea con il personalismo cristiano, Newman pone quindi l’accento non tanto 
sulla natura razionale, ma sull’individua substantia che informa la natura razionale. 
Vengono con ciò richiamati non solo Boezio e Tommaso, ma anche lo stesso Kier-
kegaard che a sua volta enfatizza proprio il valore del “singolo individuo esistente” 
cui solo spetta la decisione per la verità. È una metafi sica in prima persona quella 
che propone Newman, che anticipa le qualità personali descritte da Guardini e 
sintetizzate nel carattere dell’“auto-appartenenza”: vi è un proprio dell’uomo in 
cui egli rimane, di cui egli deve appropriarsi e nessun altro al suo posto. In que-
sto senso il cardinale inglese presenta secondo Marchetto una fede moderna che 
riconosce la persona come soggetto incomunicabile, irripetibile, singolare, che in 
prima persona deve intraprendere l’esperienza della certezza della verità.

Il recupero della persona concreta avvicina Newman anche all’ermeneutica di 
Gadamer, specie per quanto riguarda il ruolo positivo dei pregiudizi come fatto-
ri antecedenti all’assenso. Il tema delle probabilità antecedenti non ha ricevuto 
molta attenzione nel convegno e tuttavia è stato richiamato in questa relazione 
considerando le affi nità che sembrano esserci tra le probabilità antecedenti, quali 
fondamenti dell’inferenza informale, e gli schemi irrifl essi, i pregiudizi, di cui parla 
Gadamer. Ogni concreto pensiero storico presenta ragioni implicite che apparten-
gono alla sua costituzione più che quelle esplicite. Marchetto ha perciò posto in 
evidenza come il recupero della phronesis da parte di Gadamer rispecchi il new-
maniano illative sense: un sapere orientato alla situazione concreta, che sussume il 
dato particolare sotto l’universale. Per Gadamer la phronesis non è semplicemente 
una facoltà, è piuttosto un dato modo d’essere, un assetto morale, un orientamento 
della volontà in base a quell’universalità concreta cui fa riferimento Vico defi nen-
dola sensus communis. Questo paragone mette in luce come Newman si inserisca a 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 137 137

pieno titolo nel dibattito sul rapporto tra particolare e universale, che per lui si dà 
come dramma tra la persona che è il singolo individuo concreto e la verità oggetti-
va che parla alla coscienza.

Anche da questo contributo è emerso come l’illative sense costituisca un punto 
centrale nella rifl essione di Newman e la collochi ad un livello vertiginoso. Con 
esso infatti si riconosce la piena dignità alla persona nella sua concreta interezza e 
storicità e parimenti il fatto che il darsi della verità, nella sua oggettività, si sotto-
pone al concreto esercizio del conoscere da parte del soggetto libero, per divenire 
in tal modo verità per e del soggetto. È una posizione vertiginosa che Marchetto 
ha delineato marcandone le differenze sostanziali rispetto al relativismo. A tal fi ne 
ha presentato un confronto tra Newman e L. Pareyson. Nella polarità tra verità 
e persona, tra verità e interpretazione personale, il relativismo è risolto perché 
l’interpretazione non esaurisce mai la ricchezza della verità, ma si perfeziona col 
dialogo nella verità.

In questa prospettiva va visto anche il fi nale riferimento alla rilevanza politica 
della religione, altro aspetto che rende Newman attuale. Opponendosi al libera-
lismo in religione egli ha rivendicato il posto che spetta alle idee religiose nella 
sfera pubblica. Qui Marchetto ha notato che anche la rifl essione di J. Habermas 
trova una consonanza con quella newmaniana nella misura in cui per Habermas 
la ragione è una e al tempo stesso si dà in molti linguaggi. C’è una dimensione 
implicita della vita di ogni individuo così come di ogni società (ritorna qui il rife-
rimento al sensus communis di Vico e alla tradizione di Gadamer). Solo se vi è una 
condivisione della razionalità implicita del common sense di una società, questa 
può trasformarsi in una sfera pubblica polifonica, dove il relativismo cede il passo 
al pluralismo.

L’intervento di Marchetto ha con questo messo in luce come il riscatto del pri-
mato di Dio, che è primato della Verità, possa avvenire solo se anzitutto si recupera 
il primato della persona concreta come luogo in cui si incarni appunto la verità e 
si abbracci con ciò una concezione della ragione più ampia di quella meramente 
procedurale, sillogistica, formale. Dal recupero della verità dell’uomo si può arri-
vare alla verità di Dio.

Infi ne dell’ultima parte del convegno dedicata in particolare alla spiritualità e 
all’aspetto missionario della vita di Newman, indico solo alcune rifl essioni.

È toccato a Keith Beaumont mostrare come in Newman la morale non è separa-
ta dalla preghiera, egli parla della preghiera come parla della morale e viceversa. Al 
fi ne di comparire davanti a Dio, ciò che occorre non è il rispetto di regole, quanto 
piuttosto una preparazione della ragione e dell’affezione. Ecco la pratica della fede 
nei sacramenti e della preghiera come compimento della morale nella preparazio-
ne all’incontro escatologico defi nitivo con la Sua Presenza. Abbandonato un certo 
moralismo e rigorismo giovanili, Newman ritiene infi ne che l’atteggiamento mora-
le autentico sia essenzialmente quello dell’attenzione, dell’apertura e disponibilità 
volte a ricevere la Presenza di Dio.

Bernadette Waterman Ward ha dedicato la sua relazione all’attività letteraria 
di Newman, rilevandone lo specifi co scopo pedagogico, ovvero quello di aiutare 
a prendere coscienza che vi è nella società secolare un potere che tenta di proibire 



138138 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

alla verità di competere con l’opinione e il sentimento. La storia di Callista, una 
martire cristiana del III secolo, vuole essere il racconto di questa irriducibilità della 
certezza cristiana al potere della secolarizzazione che Newman vide in atto nell’In-
ghilterra vittoriana. Secondo Waterman Ward il potere nuovo che i martiri hanno 
testimoniato si basa sulla forza del desiderio di una verità stabile. Essi testimoniano 
che il desiderio di Dio nel cuore dell’uomo è l’arma principale del cristianesimo.

Con i loro interventi Donna Orsuto e Kathleen Dietz hanno richiamato l’atten-
zione degli studiosi sull’incisività e operosità della fede di Newman, impegnata 
nella educazione di un laicato immerso nel mondo e animata da un affi damento e 
obbedienza radicale alla Provvidenza. Aspetto che è stato toccato anche da Rode-
rick Strange, il quale si è soffermato sulla vita di Newman come testimonianza di 
santità, vissuta nella certezza della presenza di quella Verità percepita a quindici 
anni e che sebbene invisibile agli occhi si rivelava per lui assai più reale di ciò che è 
visibile. Infi ne, il vescovo anglicano Geoffrey Rowell si è soffermato sull’esperienza 
di limitatezza della nostra conoscenza di Dio che Newman viveva con profonda 
consapevolezza senza essere scoraggiato, ma proteso ad addentrarsi sempre più nel 
Mistero di Dio, procedendo in ginocchio coram Deum.

Il merito di questo convegno è stato certamente quello di aver offerto un focus, 
grazie alla competenza dei relatori, sul rapporto con Dio vissuto da Newman, che 
può essere considerato a ragione il centro affettivo della sua vita e che perciò è an-
che il nucleo centrale della sua rifl essione teologica, fi losofi ca, storica e della sua at-
tività letteraria. Un primato di Dio che è frutto di quella personale esperienza della 
verità di Dio come verità di sé e per sé che costituisce il vero motivo per parlare di 
una attualità di Newman e che offre importanti rifl essioni per il dibattito fi losofi co.

Samuele Busetto
Università Cattolica del Sacro Cuore

samuele.busetto@unicatt.it


