
Erik Peterson. La presenza teologica di un outsider.Erik Peterson. La presenza teologica di un outsider.
Simposio internazionaleSimposio internazionale
Roma – 24-26 ottobre 2010

Un atto dovuto di riconoscimento, a cinquant’anni dalla sua morte, è stato il 
Simposio internazionale dedicato alla memoria di Erik Peterson (1890-1960), svol-
tosi lo scorso ottobre a Roma, città in cui il teologo ha vissuto trent’anni dopo la 
sua conversione dal protestantesimo al cattolicesimo.

Peterson fu innanzitutto storico della Chiesa ed esegeta neotestamentario, dal 
1924 al 1929 professore alla Facoltà di Teologia evangelica a Bonn; nel 1930 la sua 
ammissione alla Chiesa cattolica l’ha condotto in Italia, dove ha insegnato Storia 
della Chiesa antica, Storia della liturgia e Patrologia al Pontifi cio Istituto di Arche-
ologia cristiana (Roma). Le sue ricerche hanno spaziato dal giudeocristianesimo, 
alla gnosi e all’encratismo; ma le numerose conferenze, i molteplici interventi teo-
logici, i corsi universitari, i saggi sulla storia delle religioni, sulla mistica, sul signifi -
cato della scolastica per il sapere teologico, sulla legittimità della teologia politica, 
insieme alle lettere, ai brevi racconti, ai frammenti e aforismi sulla cultura europea 
ampliano enormemente lo spettro della sua produzione. I risultati dell’intenso la-
voro teorico degli anni giovanili confl uiscono nella sua abilitazione e unica mono-
grafi a pubblicata Heis Theos (1926), a cui ancora oggi egli deve la fama affermatasi 
già allora tra gli studiosi in ambito teologico ed extra-teologico. La sua vastissima 
ed eterogenea produzione, tuttavia, fi no agli anni ’60, rendeva pressoché impossi-
bile una ricostruzione coerente del suo pensiero. È stato grazie al voluminoso la-
scito di testi inediti e schedari all’Università di Torino e al lavoro di F. Bolgiani che 
è stata decisa la pubblicazione delle Ausgewälte Schriften di Erik Peterson ancora 
in corso in Germania (dal 1994 sono stati pubblicati 10 volumi). Come il Simposio 
ha confermato, ciò ha reso possibile offrire un’immagine progressivamente più 
nitida del “fenomeno Peterson”, nella complessità delle implicazioni teoriche e del 
metodo di ricerca adottato dal teologo, che prende avvio dai dettagli minimi e dalla 
ricostruzione delle fonti per poi aprirsi alle questioni fondamentali della teologia.

Con la sua presenza teologica da outsider, come l’ha defi nita Karl Barth, si è 
posto decisamente al confi ne fra tradizioni confessionali e culturali diverse, delle 
quali ha cercato gli intrecci, tentando soprattutto di illuminare i nodi fondamentali 
della dogmatica, dell’esegesi biblica, della storia della Chiesa e della teologia poli-
tica. Lungo queste direttrici, che segnalano gli ambiti in cui la ricerca di Peterson 
ha effettivamente lasciato le tracce più signifi cative, si sono mossi i numerosi inter-
venti del Simposio romano, organizzato da Giancarlo Caronello e aperto dalla re-
lazione del card. Karl Lehmann. Questi ne ha sottolineato la formazione culturale 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 125 125

e religiosa, specifi camente pietista, infl uenzata fortemente, così come accadde agli 
esponenti del primo periodo della teologia dialettica (K. Barth, R. Bultmann, E. 
Brunner), dalla lettura di Kierkegaard. È probabilmente nella serietà con cui il fi -
losofo danese ha riscoperto il vissuto cristiano, insieme all’idea di martirio che Pe-
terson vi ha riscontrato, che si possono individuare fattori determinanti per la sua 
conversione al cattolicesimo e alla sua svolta teologica, che prende avvio nel deciso 
rifi uto sia della teologia liberale sia di un orizzonte teorico rigidamente sistematico. 
La teologia accademica, tesa soprattutto alla chiarifi cazione razionalistica dei nessi 
interni al proprio sistema, gli è infatti da subito apparsa insensibile all’autenticità 
della fede vissuta e alla concretezza delle sue molteplici fi gure di esperienza, che 
istruiscono le domande teologiche essenziali. Lungo questa via, storica, teorica, 
ma anche esistenziale, ha notato il card. Lehmann, Peterson ha maturato la sua 
rifl essione sulla Chiesa in un lungo e sofferto percorso interiore, mai sfociato in un 
atteggiamento apertamente polemico nei confronti della sua originaria apparte-
nenza cristiana: tanto che oggi, in un clima ecumenico radicalmente mutato, è per 
Lehmann possibile una nuova lettura della sua conversione, a suo tempo accolta 
scetticamente sia dai protestanti sia dai cattolici, in una chiave di vero dialogo 
confessionale. In questo senso Peterson può essere interpretato come un “teologo 
di ieri per la Chiesa di domani”, al di là delle controversie, degli estremismi e delle 
chiusure ecclesiali, verso un orizzonte autenticamente evangelico.

Proprio in questa volontà di purifi cazione procede l’edizione tedesca degli scrit-
ti, diretta dallo stesso cardinale e curata dalla dott.ssa Barbara Nichtweiß, studiosa 
di riferimento dell’opera di Peterson, che ha svolto la relazione «Guardare il nuovo 
rompendo con il vecchio», offrendo un quadro del pensiero di Peterson alla luce 
di quattro “miniature testuali”. La prima, che ha tratto spunto da un brano del 
suo diario sul tema escatologico, invita a un theorein che è davvero un “guardare” 
attraverso il tempo e la storia decomposta di un’Europa al tramonto (1918-1922), 
in una volontà – distruttiva e creativa insieme – di visione più aperta, meno com-
promessa e, dunque, più pericolosa; la seconda afferma il valore del dogma – tema 
decisivo nel pensiero di Peterson –, in rapporto al quale il cristianesimo non deve 
cominciare sempre da capo nella comprensione dei contenuti di fede, argomento 
di una essenziale gratitudine fra le generazioni; la terza miniatura ha toccato il tema 
del rapporto fra vedere mistico e capacità conoscitiva degli angeli, affi nità impor-
tante per il cristianesimo antico, ricca di signifi cato spirituale e sapienziale, al di 
là di ogni pregiudizio moderno. Il tema angelico svela quel “tratto ispirato” dello 
stile di Peterson, quel suo nucleo anche “infantile”, come nota la Nichtweiß, che 
gli permette di osare una spontaneità inusuale nella trattazione storico-teologica, 
in consapevole antifrasi sia di ogni entusiasmo mistico negatore del dogma, sia 
delle asettiche dispute razionalistiche che rimuovono ogni espressione di lode e 
di ascesi dall’esperienza credente e teologica. L’ultima nota riguarda l’impresa di 
rottura cui la teologia è chiamata in ogni epoca, in nome di quello sguardo escato-
logico che apre a una peculiarissima concezione del tempo: se Dio stesso ha aperto, 
incarnandosi, un nuovo eone, allora l’intreccio e la tensione continua fra storici-
tà e astoricità, fra discontinuità e rottura devono diventare i tratti fondamentali 
dell’esperienza cristiana.



126126 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

In questo senso il prof. G. Uribarri (Universidad Pontifi cia Comillas, Madrid) 
non solo ha sostenuto che il rapporto fra storia ed escatologia ha costituito un tema 
trasversale negli scritti di Peterson, ma ha anche mostrato come la resurrezione 
di Gesù sia uno degli elementi costitutivi della sua teologia, capace di ridefi nire 
la mappa della sua sistematica “incompiuta”. Il tema della seconda venuta, cioè 
della defi nitività del Regno, va oltre, ha sostenuto Uribarri, l’ipotesi del “già e non 
ancora” di O. Cullmann, e vincola radicalmente a sé il senso dell’ekklesia, che vive 
in una condizione di diastasi e di “riserva escatologica”: ciò signifi ca che la Chiesa 
è chiamata a una relazione costante con il mistero della parusia, e dunque a uno 
sguardo rivolto alla città celeste, della quale solo in parte partecipa nella sua fede 
nella morte e resurrezione di Cristo. L’ascensione e l’intronizzazione di Cristo di-
vengono per Peterson il simbolo del nuovo eone, in cui gli uomini vivono “sotto 
la giustizia”, nonostante il compimento di tale condizione sia per ora rimandata al 
futuro.

In questa direzione si è mosso Romano Penna (Università Lateranense, Roma), 
presentando l’apporto petersoniano all’ermeneutica della Lettera ai Romani. Il bi-
blista, pur mostrando i limiti del lavoro esegetico del teologo, ha individuato il 
suo principio interpretativo fondamentale nell’apocalittica: la svolta epocale che la 
morte, la resurrezione e l’intronizzazione di Cristo rappresentano, inaugura infatti 
il nuovo eone (pneumatischer Äon), che corrisponde al tempo della fi ne della storia 
stessa (Taubes, Agamben), in cui l’“uomo nuovo” è chiamato a sperimentare, nel 
presente del suo battesimo, una nuova vita e una nuova giustizia.

La lettura delle lettere paoline ha esercitato in questo senso sul teologo un forte 
infl usso. L’intervento di T. Söding (Università di Bochum) ha preso avvio dalla 
defi nizione petersoniana di Paolo come “apostolo dell’eccezione”, che sembra ri-
specchiare il loro comune essere “fuori-luogo”: Peterson, che ha dedicato nume-
rose lezioni sia alla Prima lettera ai Corinzi sia alla Lettera ai Romani, si è ispirato 
autenticamente, per molti temi, aspetti e passioni, alla predicazione dell’apostolo 
delle genti; soprattutto la drammaticità della sua biografi a di credente può esse-
re intesa alla luce dello scenario paolino – la dimensione pubblica della fede, la 
passione per la verità del vangelo, la critica al moralismo religioso, la centralità 
dell’agape. Söding ha mostrato come Paolo fosse per Peterson un’eccezione anche 
per il suo agire dialettico, reattivo, proprio del suo essere testimone tardivo. Nei 
confronti di Pietro e della comunità dei Dodici, a cui non apparteneva, e rispetto 
alla Chiesa che secondo Peterson non fonda, Paolo sembra infatti muoversi “per 
moto sospinto”. In ogni caso, contro il paolinismo iperbolico della tradizione che 
da Agostino porta a Lutero, Peterson fa risaltare dell’apostolo non solo la dottrina 
della giustifi cazione, ma il carisma profetico e il mistero della croce.

L’apporto della storia delle religioni, della patristica e della storia della Chie-
sa all’esegesi si trovano in Peterson ultimamente fi ltrate attraverso il “canone del 
paradigma dogmatico”, in una centralità cristologica che porta a distinguere fra 
Parola di Dio e Scrittura. Peterson aveva individuato la crisi dell’esegesi nella per-
dita del suo signifi cato teologico, che si rispecchiava in una Chiesa priva di slancio 
profetico e di energia critica, dunque di peso politico. Paolo ha rappresentato in 
questo senso un reattivo essenziale, nella forza del suo annuncio ai gentili, nella 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 127 127

sua proclamazione di una salvezza non individuale e nell’apertura di una speranza 
radicalmente ecclesiale.

Il rapporto di Peterson con il vasto scenario delle origini cristiane – nei suoi 
intrecci con il giudeocristianesimo, l’ebraismo, la gnosi e l’encratismo – è stato 
affrontato dalle relazioni di Jörg Frey (Università di Zurigo), di Gerard Rouwhorst 
(Università di Utrecht), di Christoph Markschies (rettore dell’Università Hum-
boldt di Berlino) e di Giulia Sfameni-Gasparro (Università di Messina). Pioniere 
degli studi sulle esperienze ascetiche del cristianesimo primitivo, nella fi tta trama 
delle citazioni testuali, nel rigore storico-fi lologico delle sue ricerche e nell’acribia 
delle sue analisi, Peterson ha rimarcato anche in questi ambiti la sua convinzione di 
studioso della natura specifi ca del cristianesimo come messaggio ascetico ed esca-
tologico, sebbene tale conclusione teologica abbia talvolta assimilato orientamenti 
morali, atteggiamenti pratici, prospettive ideologiche che avrebbero richiesto di-
stinzioni più accurate.

La complessità della relazione fra cristianesimo primitivo ed ebraismo ha ac-
compagnato la ricerca del teologo anche anticipando l’interesse storico a lui suc-
cessivo, sebbene in un atteggiamento globalmente contraddittorio, tipico del suo 
essere un “errante tra mondi” – Patristica e Nuovo Testamento, Protestantesimo 
e Cattolicesimo, mondo tedesco e mondo romano – che sfugge ancora a un facile 
inquadramento.

Il culto dei martiri e la liturgia, questioni che occupano un posto eminente nel 
pensiero di Peterson così come nel suo itinerario esistenziale, sono stati il tema 
delle relazioni di Stefan Heid (Pontifi cio Istituto di Archeologia Cristiana) e di 
Michael Kunzler (Facoltà Teologica di Paderborn). Entrambe le questioni sono 
maturate nel periodo della sua conversione, in cui la preoccupazione per la crisi 
del Protestantesimo si univa alla sua opposizione nei confronti di un’esperienza 
religiosa relegata nell’interiorità della sfera privata, nei cui confronti la proclama-
zione pubblica della fede, fi no al martirio – di cui Cristo è l’archetipo assoluto –, 
rappresentava l’antitesi più profonda. Nello stesso senso, come ha mostrato M. 
Kunzler, la rifl essione liturgica di Peterson ha inteso rilanciare l’elementare con-
tenuto simbolico dell’esistenza, smarcandosi dalla deriva mediatica, didascalica e 
pedagogica della liturgia. Sulla scia della teologia tardo-giudaico della Shekinah, 
della dimora e presenza divina nel culto, Peterson ha infatti interpretato lo spazio 
liturgico come relazione tra città celeste e assemblea popolare terrena, in cui si 
compie davvero la salvezza del mondo.

L’ultima sessione del convegno, affi data a Paolo Siniscalco (Università La Sa-
pienza, Roma) e a Michele Nicoletti (Università di Trento), ha affrontato il tema 
del monoteismo e della teologia politica. Peterson, intraprendendo nei tempi bui 
del nazionalsocialismo una lunga diatriba con Carl Schmitt, si è interrogato sulla 
possibilità o impossibilità di una teologia politica, giungendo a defi nirne ereticale 
ogni espressione (Il monoteismo come problema politico, 1935). È di nuovo alla 
luce della differenza escatologica tra Regno di Dio e storia che si pone quella di-
stanza assoluta che separa il cristianesimo dalle sue possibili traduzioni politiche, 
preservandolo da ogni idolatria del potere. È dunque ancora in nome della ten-
sione escatologica che Peterson, come ha notato Nicoletti, si è potuto opporre, 



128128 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

proprio di fronte alla potenza del totalitarismo, alla sacralizzazione di ogni ordina-
mento giuridico-politico, nella difesa di una libertà religiosa fondata sullo “stato di 
eccezione” che l’esperienza credente incorpora.

La poliedrica fi gura di Erik Peterson, nella sua condizione di outsider, è apparsa 
un segnale profetico, di provocante “inattualità”. Nella sua affezione al dettaglio, 
nella sua opera di “fi lologo teologico”, mostra i tratti di un’intempestività feconda: 
di una relazione col tempo, cioè, che, come afferma Agamben, sembra aderire ad 
esso attraverso una sfasatura e un anacronismo. Grazie a questo suo tenere fi sso lo 
sguardo sul tempo per percepirne lo scarto, per sentirne anche il buio, Peterson è 
forse un vero contemporaneo. E un teologo del contrattempo: a tal punto trafi tto 
dalla riserva escatologica in cui è posta la condizione cristiana, da non poter aderi-
re compiutamente neppure a se stesso.

Isabella Guanzini
Università Cattolica del Sacro Cuore

isabella.guanzini@unicatt.it


