Religion in the public sphere
Oxford — 26-29 agosto 2010

Questo il titolo del diciottesimo convegno biennale della European Society of the
Philosophy of Religion che si ¢ svolto dal 26 al 29 agosto 2010 a Oxford. Il tema &
di grande attualita nel contesto europeo e contemporaneamente una vera e propria
sfida a cui il vecchio continente ¢ chiamato a far fronte. La sfera pubblica & stata
declinata in senso sociologico e politologico, cosi da mettere al centro dell’atten-
zione sia la tensione tra privatizzazione della sfera religiosa e suo ruolo pubblico,
gli aspetti piu pratici riguardanti la legislazione e la giurisprudenza. Il tema inoltre
¢ stato trattato sia da un punto di vista descrittivo, sia da un punto di vista prescrit-
tivo, cioé sono stati delineati i variegati modi in cui le diverse nazioni europee si
rapportano con la dimensione religiosa e si ¢ tentato di offrire delle soluzioni con-
divisibili. La religione, inoltre, ¢ stata intesa sia in senso generale, sia considerando
le confessioni religiose tradizionali, sia tenendo conto delle tradizioni religiose che
si presentano in Europa attraverso I'immigrazione; in quest’ultimo caso sono stati
affrontati i temi dell’interculturalita e del multiculturalismo.

L’intero convegno si ¢ articolato in un keynote speech, in quattro sessioni ple-
narie con due lezioni ciascuna e in quattro sessioni parallele che hanno visto una
quarantina di studiosi pit giovani presentare le loro ricerche. In attesa che gli atti
vengano pubblicati in un prossimo numero della rivista on-line Ars Disputands,
organo ufficiale della ESPR, sintetizzo di seguito i punti salienti delle relazioni, evi-
denziandone gli aspetti critici e innovativi. La lezione magistrale, tenuta da Nicho-
las Wolterstorff, ha per titolo Does Forgiveness Violate Justice? Questa domanda
nasce dal noto brano del Proslogion di Anselmo, dove il dottore medievale sembra
suggerire che la punizione sia una delle condizioni della giustizia, dal che segui-
rebbe che il perdono sia inaccettabile in un ordine sociale giusto. Wolterstorff ha
fornito un’analisi concettuale della nozione di perdono, distinguendo il perdono di
chi ha commesso un atto malvagio dal perdono dell’atto in sé attraverso la catego-
ria storia morale e storia personale. Con la stessa acribia ha esaminato la categoria
di punizione, distinguendola dalla pena. Mutuando dalla filosofia del linguaggio
la teoria degli atti linguistici, egli ha concluso, contra Kant, che il perdono viola la
giustizia solo se il primo ¢ assoluto e la seconda ¢ intesa in senso legalistico, mentre
il perdono ¢ compatibile con la giustizia se si tiene conto di aspetti quali la riabilita-
zione, la protezione sociale e la deterrenza. L'impostazione proposta riguarda non
solo la giustizia umana, ma anche la giustizia divina, tant’¢ che, come Woltertorff



Philosophical News  Conveani 117

stesso ha sottolineato, alcuni spunti gli sono stati suggeriti dalla teologia ebraico-
cristiana.

La prima sessione plenaria aveva per titolo Relzgion and Law ed é stata introdot-
ta da Moxter e Clark. Il primo ha presentato i principali paradigmi storici del rap-
porto tra legge e religione, quali il progetto illuminista, I’eta della secolarizzazione
e il post-secolarismo. Soffermandosi sul caso della Germania, dove le confessioni
religiose mantengono un ruolo garantito dalle leggi costituzionali, egli ha messo in
luce i limiti del tentativo di far leva sui diritti naturali per fondare una relazione
interna tra religione e sfera pubblica, suggerendo che nelle attuali societa liberali
¢ meglio rifarsi ad alcune intuizioni della teologia culturale perché capaci di consi-
derare il valore simbolico e la fluidita del significato degli elementi di una religione.
Clark condivide I'importanza della religione sia quale generatrice di senso e di
scopo per la vita dei singoli individui, sia per 'importanza che riveste negli aspetti
pilt quotidiani e persino banali della nostra esistenza. Tale consapevolezza implica
secondo lui un approccio piti pragmatico, quello cioé tipico delle societa liberali.

Vroom e Leirvik hanno presentato il tema della seconda sessione plenaria: Blas-
phemry and Offence. LLa domanda sottesa a entrambi gli interventi ¢ radicale: come
¢ possibile, ammesso che lo sia, giustificare la proibizione della blasfemia da parte
dell’autorita statale? I modelli presi in considerazione sono diversi e dipendono
dalle diverse concezioni della religione, dello stato e della loro relazione. Il divieto
di blasfemia puo dipendere da un comando religioso (come nel caso degli stati
teocratici), da una generica applicazione della regola d’oro (negli stati moderni),
dal fatto che venga offesa una comunita o dal fatto che vengano offesi gli ideali
di un individuo. In questi ultimi casi il riferimento alla trascendenza viene meno,
cosi come quello all’aspetto religioso: ciascuno ha diritto alla propria cultura e
alle proprie opinioni, indipendentemente dalla loro connotazione religiosa, esten-
dendosi piuttosto anche alla sfera etnica o sessuale e all'integrita fisica. Il divieto
di offesa deve pero essere controbilanciato dal diritto alla critica. In quest’ottica
puo essere utile distinguere I'I dal self, cioé quello che inerisce a una persona in
quanto tale, da quello che ella vorrebbe essere attraverso valori acquisiti e scelti.
11 totale disaccordo, addirittura I’odio, verso determinati modi di vivere non & del
tutto intollerabile, quanto il nullificare il modello di vita altrui senza proporre nulla
di costruttivo. Lo stato ha in questo caso la responsabilita di favorire 'interazione
tra persone di opinioni diverse per il loro e per il suo stesso bene. Sempre lo stato
perd dovrebbe rimanere il piti neutrale possibile, tanto da proibire la blasfemia,
senza perd punirla; questo suggerimento, apparentemente paradossale, richiama
le distinzioni tra restrizioni legali e responsabilita morale e tra diritto legale e ob-
bligazione morale.

Religious Freedom era I'argomento della terza sessione plenaria. Trigg ha indivi-
duato la nascita della tensione tra liberta e religione nell'Tlluminismo. Tale corrente
sottolineava I'importanza della liberta, dell’autonomia e della ragione, ma mentre i
platonici di Cambridge mostrarono come tali aspetti hanno una connotazione reli-
giosa e, in ultima analisi, teologica, gli altri illuministi si limitarono a contrapporre la
liberta all’autorita di qualsiasi tipo e a rifiutare la religione, associandola alla super-
stizione. La rilevanza della religione per la moralita e per il bene di un’intera societa



118 ConveaNl  Philosophical News

nel contesto pluralista contemporaneo & un qualcosa di discusso e discutibile. Il
dato da cui partire ¢ perd 'illusorieta della perfetta neutralita. Ogni discussione
inevitabilmente coinvolge degli esseri umani che hanno un orientamento religioso
per natura, come hanno mostrato le ultime ricerche di scienze cognitive. L’ateismo
non ¢ una posizione di partenza, percid non deve esserlo nelle discussioni pub-
bliche. Se nessun uomo ¢ ateo per natura, allora la tolleranza non ¢& sufficiente: &
necessario garantire e promuovere la liberta religiosa, tanto degli individui, quanto,
soprattutto, delle comunita di fede. La pretesa di una singola religione di detenere
verita universali, non implica di per sé I'incapacita di partecipare al dibattito pub-
blico e di rendere le proprie credenze disponibili al pubblico esame. Limitarsi a
perpetuare la neutralita religiosa in seno alle democrazie liberali, come continuano
a fare la maggior parte delle istituzioni comunitarie europee, rischia di aprire le por-
te a un pernicioso relativismo dagli esiti incontrollabili e nefasti. Modelli legislativi
pill coerenti sarebbero quelli statunitense e canadese. Mostrando apprezzamento
per la relazione di Trigg, Grab-Schmidt ha mostrato come la liberta religiosa vada
considerata addirittura il fondamento di tutte le altre liberta. In quest’accezione la
liberta religiosa ¢ un diritto umano fondamentale e inalienabile. La riforma luterana
ha contribuito a presentare la liberta come liberta di coscienza, che poi & I'accezione
di liberta oggi comunemente accettata. Questo slittamento implica la rilevanza del
tutto particolare per 'autodeterminazione e dunque, 77 primzis, per la scelta del pro-
prio credo religioso. Se le societa pluralistiche non saranno in grado di supportare
il diritto a questa scelta, violeranno pertanto la liberta individuale e sottrarranno
alle persone la loro dignita, svuotando di significato la stessa tolleranza. Tale impo-
stazione presuppone I'esistenza di un concetto pre-legale di dignita umana e di una
nozione metafisica di verita connessa alla liberta attraverso I’ermeneutica.

Infine la quarta sessione plenaria, dedicata a Multiculturalisme and Pluralism in
Secular Society. La prima relazione, tenuta da Roald, ha valutato criticamente il
multiculturalismo dalla prospettiva femminista. Per ovviare all’ambiguita del mul-
ticulturalismo, la relatrice ha proposto di distinguerne una versione forte da una
debole, caratterizzando il primo in senso liberale e riconoscendo al secondo una
maggiore capacita di tutela delle minoranze. Il multiculturalismo deve tenere con-
to dei contesti culturali delle societa che intende promuovere e delle modalita di
educazione dei diversi gruppi presenti, se vuole essere efficace. Esso inoltre deve
riuscire a gestire non solo la pluralita di comportamenti, ma deve essere capace di
supportare la diversita con cui le religioni e le culture si autocomprendono. De Wit
ha completato il quadro prospettato da Roald, declinando in senso multicultura-
lista le nozioni di tolleranza e legalita, svelando come alcuni pregiudizi di matrice
ed eurocentrica vizino la teoria multiculturalista in sé. Il problema maggiore ¢ la
tendenza a pensare agli europei come a coloro che “hanno” una cultura e che de-
vono pertanto aiutare in qualche modo gli altri, che “sono” culture “diverse”. In
questo modo si da un modo asimmetrico di concepire le diverse culture che travia
ogni teoria, pur con tutte le buone intenzioni. La moderne democrazie pluraliste
hanno il compito di garantire la coesistenza di persone differenti e, per perseguire
questo scopo, non possono né santificare, né sacrificare le rispettive singolarita, ma
semplicemente renderle “visibili”.



Philosophical News  Conveani 119

Le relazioni delle sessioni parallele hanno puntualizzato alcuni aspetti e tratta-
to temi complementari a quelli appena presentati. Identificando in sintesi nuclei
tematici ricorrenti, esse hanno contribuito: a far conoscere la condizione del rap-
porto tra istituzioni religiose e stati europei (Russia e paesi da poco emancipatisi
dall’ateismo di Stato), tra stati e particolari gruppi religiosi (Ebrei); a riflettere
sui limiti del relativismo di Rorty e Vattimo; a presentare il dibattito interno al
liberalismo e quello interno al collettivismo; a ricordare 'opportunita di riflettere
sul pensiero di autori ormai classici sull’argomento (Rawls, Habermas, Levinas); a
valutare il contributo di singole confessioni religiose (prospettiva “dogmatica”) o
di determinate impostazioni filosofiche (inclusivismo ed esclusivismo in Plantinga
e Hick); a offrire la testimonianza di esperienze particolari (legislazioni, creazioni
artistiche, ecc.).

Nonostante la varieta delle tematiche considerate, sono emersi alcuni punti con-
divisi che mi limito a elencare schematicamente: & necessario tenere presente che
’agire pubblico non ¢ mai perfettamente razionale, ma ha sempre una componente
emotiva; la neutralita della sfera pubblica nei confronti della religione & una mera
astrazione; la secolarizzazione ¢ 'esito di un processo, non una posizione di par-
tenza; € urgente attrezzarsi contro il rischio di una “dittatura razionalistica” e di un
“assolutismo illuminista”; la ration alone deve essere abbandonata a favore di una
pill concreta e plausibile ration informed from. Molte sono le domande sollevate,
che impegneranno gli studiosi nel proseguo delle loro ricerche. In particolare si
trattera di approfondire 'origine dei diritti umani: un generico spirito cristiano?
La forma mentis del protestantesimo? L'esigenza delle minoranze in risposta alla
modernita omologante? La fondazione dei diritti umani ¢ stata comunque presen-
tata quale cartina di tornasole per valutare il rapporto tra religione e sfera pub-
blica, in quanto la fondazione dei diritti umani stessi & o direttamente teologica o
informata religiosamente attraverso I’antropologia, come suggerisce Finnis ripren-
dendo Tommaso.

Degna di nota la metodologia prescelta: il punto di partenza & quasi sempre sta-
ta esperienza concreta, su cui poi si ¢ riflettuto in vista di una proposta teoretica.
I riferimenti ai testi legislativi in vigore o in discussione, i casi di cronaca quali la
pubblicazione delle vignette anti-islamiche in Danimarca, i saggi di Rushdie e cosi
via non sono stati utilizzati solo come esempi emblematici, ma come paradigmi e
sfide concrete da affrontare e da cui iniziare a discutere.

In generale si ¢ assistito allo slittamento dallo studio delle dinamiche della se-
colarizzazione alla tematizzazione del rapporto tra istituzioni religiose e stati. La
controversia tra chi promuove il rapporto tra religioni e dibattito pubblico e chi
vorrebbe limitarlo, passa attraverso nozioni chiave della filosofia politica, quali de-
mocrazia, buon governo, liberalismo. Quest’ultimo, nello specifico, ¢ dibattuto tra
il proporre valori autonomi (il caso francese ¢ il piti rilevante) e la protezione dei
valori gia esistenti. Anche la prospettiva antropologica deve essere affrontata con
decisione: quale il rapporto tra cultura e natura? Chi ¢ 'uomo? Che cosa deside-
riamo per lui? Che cosa distingue la persona dal mero cittadino? Le urgenze della
globalizzazione e 'incalzare dei flussi migratori costringono talvolta a mettere da
parte le grandi costruzioni teoretiche per concentrarsi su questioni pragmatiche:



120 ConveaNl  Philosophical News

esistono almeno a questo livello punti comuni di collaborazione? Se si, qual ¢ il
loro rapporto con teorie pili comprensive, ammesso che tale rapporto sia auspi-
cabile?

Il monito piti ricorrente ¢ stato I'invito, da una parte, a non dimenticare la le-
zione di Socrate, suicida per blasfemia, e, dall’altra, a non dimenticare il ruolo
implicito che il cristianesimo ha ricoperto — e ricopre — nella cultura occidentale
e nell’esperienza americana. Questi due moniti tradiscono i due limiti maggiori
dell’intero convegno: la non sempre adeguata attenzione alla dimensione storica
e la talvolta scarsa applicazione di categorie prettamente filosofiche. Una chiara
prospettiva diacronica e il saggio uso della tradizione filosofica favorirebbero il su-
peramento di distinzioni sottili e talvolta sofistiche, proprio come hanno mostrato
alcune relazioni che hanno fatto un appropriato uso della storia e della filosofia.
Cio non deve stupire se si considera la composizione della ESPR. Le nazioni mag-
giormente rappresentate sono la Gran Bretagna, la Germania e il Benelux. Assenti
i paesi di lingua latina, eccenzion fatta per una dignitosa presenza italiana. Tale
distribuzione geografica spiega perché i fenomeni religiosi vengano approfonditi
dal punto di vista delle altre scienze umane, rischiando di trascurarne I’originali-
ta, la storicita e I'interazione con la filosofia. Nell’Europa continentale, infatti, la
filosofia della religione fa parte dei dipartimenti umanistici, a fianco di sociologia,
psicologia, teologia, discipline politiche e artistiche, per la maggior parte avvezze
al metodo ermeneutico. La consapevolezza esplicita di questo aspetto aiuterebbe
il lavoro del nuovo presidente della ESPR nel biennio 2011-2, Peter Jonkers, gia
attivatosi per organizzare il diciannovesimo convegno dell’associazione in Olanda.
Questo prossimo appuntamento ufficiale si preannuncia interessante e fecondo
come quello appena concluso; esso avra infatti per tema Mind, Brain and Religion:
Interpreting Human Nature.

Marco Damonte
Universita degli Studi di Genova
marco.damonte@unige.it



