
Religion in the public sphereReligion in the public sphere
Oxford – 26-29 agosto 2010

Questo il titolo del diciottesimo convegno biennale della European Society of the 
Philosophy of Religion che si è svolto dal 26 al 29 agosto 2010 a Oxford. Il tema è 
di grande attualità nel contesto europeo e contemporaneamente una vera e propria 
sfi da a cui il vecchio continente è chiamato a far fronte. La sfera pubblica è stata 
declinata in senso sociologico e politologico, così da mettere al centro dell’atten-
zione sia la tensione tra privatizzazione della sfera religiosa e suo ruolo pubblico, 
gli aspetti più pratici riguardanti la legislazione e la giurisprudenza. Il tema inoltre 
è stato trattato sia da un punto di vista descrittivo, sia da un punto di vista prescrit-
tivo, cioè sono stati delineati i variegati modi in cui le diverse nazioni europee si 
rapportano con la dimensione religiosa e si è tentato di offrire delle soluzioni con-
divisibili. La religione, inoltre, è stata intesa sia in senso generale, sia considerando 
le confessioni religiose tradizionali, sia tenendo conto delle tradizioni religiose che 
si presentano in Europa attraverso l’immigrazione; in quest’ultimo caso sono stati 
affrontati i temi dell’interculturalità e del multiculturalismo.

L’intero convegno si è articolato in un keynote speech, in quattro sessioni ple-
narie con due lezioni ciascuna e in quattro sessioni parallele che hanno visto una 
quarantina di studiosi più giovani presentare le loro ricerche. In attesa che gli atti 
vengano pubblicati in un prossimo numero della rivista on-line Ars Disputandi, 
organo uffi ciale della ESPR, sintetizzo di seguito i punti salienti delle relazioni, evi-
denziandone gli aspetti critici e innovativi. La lezione magistrale, tenuta da Nicho-
las Wolterstorff, ha per titolo Does Forgiveness Violate Justice? Questa domanda 
nasce dal noto brano del Proslogion di Anselmo, dove il dottore medievale sembra 
suggerire che la punizione sia una delle condizioni della giustizia, dal che segui-
rebbe che il perdono sia inaccettabile in un ordine sociale giusto. Wolterstorff ha 
fornito un’analisi concettuale della nozione di perdono, distinguendo il perdono di 
chi ha commesso un atto malvagio dal perdono dell’atto in sé attraverso la catego-
ria storia morale e storia personale. Con la stessa acribia ha esaminato la categoria 
di punizione, distinguendola dalla pena. Mutuando dalla fi losofi a del linguaggio 
la teoria degli atti linguistici, egli ha concluso, contra Kant, che il perdono viola la 
giustizia solo se il primo è assoluto e la seconda è intesa in senso legalistico, mentre 
il perdono è compatibile con la giustizia se si tiene conto di aspetti quali la riabilita-
zione, la protezione sociale e la deterrenza. L’impostazione proposta riguarda non 
solo la giustizia umana, ma anche la giustizia divina, tant’è che, come Woltertorff 



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 117 117

stesso ha sottolineato, alcuni spunti gli sono stati suggeriti dalla teologia ebraico-
cristiana.

La prima sessione plenaria aveva per titolo Religion and Law ed è stata introdot-
ta da Moxter e Clark. Il primo ha presentato i principali paradigmi storici del rap-
porto tra legge e religione, quali il progetto illuminista, l’età della secolarizzazione 
e il post-secolarismo. Soffermandosi sul caso della Germania, dove le confessioni 
religiose mantengono un ruolo garantito dalle leggi costituzionali, egli ha messo in 
luce i limiti del tentativo di far leva sui diritti naturali per fondare una relazione 
interna tra religione e sfera pubblica, suggerendo che nelle attuali società liberali 
è meglio rifarsi ad alcune intuizioni della teologia culturale perché capaci di consi-
derare il valore simbolico e la fl uidità del signifi cato degli elementi di una religione. 
Clark condivide l’importanza della religione sia quale generatrice di senso e di 
scopo per la vita dei singoli individui, sia per l’importanza che riveste negli aspetti 
più quotidiani e persino banali della nostra esistenza. Tale consapevolezza implica 
secondo lui un approccio più pragmatico, quello cioè tipico delle società liberali.

Vroom e Leirvik hanno presentato il tema della seconda sessione plenaria: Blas-
phemy and Offence. La domanda sottesa a entrambi gli interventi è radicale: come 
è possibile, ammesso che lo sia, giustifi care la proibizione della blasfemia da parte 
dell’autorità statale? I modelli presi in considerazione sono diversi e dipendono 
dalle diverse concezioni della religione, dello stato e della loro relazione. Il divieto 
di blasfemia può dipendere da un comando religioso (come nel caso degli stati 
teocratici), da una generica applicazione della regola d’oro (negli stati moderni), 
dal fatto che venga offesa una comunità o dal fatto che vengano offesi gli ideali 
di un individuo. In questi ultimi casi il riferimento alla trascendenza viene meno, 
così come quello all’aspetto religioso: ciascuno ha diritto alla propria cultura e 
alle proprie opinioni, indipendentemente dalla loro connotazione religiosa, esten-
dendosi piuttosto anche alla sfera etnica o sessuale e all’integrità fi sica. Il divieto 
di offesa deve però essere controbilanciato dal diritto alla critica. In quest’ottica 
può essere utile distinguere l’I dal self, cioè quello che inerisce a una persona in 
quanto tale, da quello che ella vorrebbe essere attraverso valori acquisiti e scelti. 
Il totale disaccordo, addirittura l’odio, verso determinati modi di vivere non è del 
tutto intollerabile, quanto il nullifi care il modello di vita altrui senza proporre nulla 
di costruttivo. Lo stato ha in questo caso la responsabilità di favorire l’interazione 
tra persone di opinioni diverse per il loro e per il suo stesso bene. Sempre lo stato 
però dovrebbe rimanere il più neutrale possibile, tanto da proibire la blasfemia, 
senza però punirla; questo suggerimento, apparentemente paradossale, richiama 
le distinzioni tra restrizioni legali e responsabilità morale e tra diritto legale e ob-
bligazione morale.

Religious Freedom era l’argomento della terza sessione plenaria. Trigg ha indivi-
duato la nascita della tensione tra libertà e religione nell’Illuminismo. Tale corrente 
sottolineava l’importanza della libertà, dell’autonomia e della ragione, ma mentre i 
platonici di Cambridge mostrarono come tali aspetti hanno una connotazione reli-
giosa e, in ultima analisi, teologica, gli altri illuministi si limitarono a contrapporre la 
libertà all’autorità di qualsiasi tipo e a rifi utare la religione, associandola alla super-
stizione. La rilevanza della religione per la moralità e per il bene di un’intera società 



118118 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

nel contesto pluralista contemporaneo è un qualcosa di discusso e discutibile. Il 
dato da cui partire è però l’illusorietà della perfetta neutralità. Ogni discussione 
inevitabilmente coinvolge degli esseri umani che hanno un orientamento religioso 
per natura, come hanno mostrato le ultime ricerche di scienze cognitive. L’ateismo 
non è una posizione di partenza, perciò non deve esserlo nelle discussioni pub-
bliche. Se nessun uomo è ateo per natura, allora la tolleranza non è suffi ciente: è 
necessario garantire e promuovere la libertà religiosa, tanto degli individui, quanto, 
soprattutto, delle comunità di fede. La pretesa di una singola religione di detenere 
verità universali, non implica di per sé l’incapacità di partecipare al dibattito pub-
blico e di rendere le proprie credenze disponibili al pubblico esame. Limitarsi a 
perpetuare la neutralità religiosa in seno alle democrazie liberali, come continuano 
a fare la maggior parte delle istituzioni comunitarie europee, rischia di aprire le por-
te a un pernicioso relativismo dagli esiti incontrollabili e nefasti. Modelli legislativi 
più coerenti sarebbero quelli statunitense e canadese. Mostrando apprezzamento 
per la relazione di Trigg, Gräb-Schmidt ha mostrato come la libertà religiosa vada 
considerata addirittura il fondamento di tutte le altre libertà. In quest’accezione la 
libertà religiosa è un diritto umano fondamentale e inalienabile. La riforma luterana 
ha contribuito a presentare la libertà come libertà di coscienza, che poi è l’accezione 
di libertà oggi comunemente accettata. Questo slittamento implica la rilevanza del 
tutto particolare per l’autodeterminazione e dunque, in primis, per la scelta del pro-
prio credo religioso. Se le società pluralistiche non saranno in grado di supportare 
il diritto a questa scelta, violeranno pertanto la libertà individuale e sottrarranno 
alle persone la loro dignità, svuotando di signifi cato la stessa tolleranza. Tale impo-
stazione presuppone l’esistenza di un concetto pre-legale di dignità umana e di una 
nozione metafi sica di verità connessa alla libertà attraverso l’ermeneutica. 

Infi ne la quarta sessione plenaria, dedicata a Multiculturalism and Pluralism in 
Secular Society. La prima relazione, tenuta da Roald, ha valutato criticamente il 
multiculturalismo dalla prospettiva femminista. Per ovviare all’ambiguità del mul-
ticulturalismo, la relatrice ha proposto di distinguerne una versione forte da una 
debole, caratterizzando il primo in senso liberale e riconoscendo al secondo una 
maggiore capacità di tutela delle minoranze. Il multiculturalismo deve tenere con-
to dei contesti culturali delle società che intende promuovere e delle modalità di 
educazione dei diversi gruppi presenti, se vuole essere effi cace. Esso inoltre deve 
riuscire a gestire non solo la pluralità di comportamenti, ma deve essere capace di 
supportare la diversità con cui le religioni e le culture si autocomprendono. De Wit 
ha completato il quadro prospettato da Roald, declinando in senso multicultura-
lista le nozioni di tolleranza e legalità, svelando come alcuni pregiudizi di matrice 
ed eurocentrica vizino la teoria multiculturalista in sé. Il problema maggiore è la 
tendenza a pensare agli europei come a coloro che “hanno” una cultura e che de-
vono pertanto aiutare in qualche modo gli altri, che “sono” culture “diverse”. In 
questo modo si dà un modo asimmetrico di concepire le diverse culture che travia 
ogni teoria, pur con tutte le buone intenzioni. La moderne democrazie pluraliste 
hanno il compito di garantire la coesistenza di persone differenti e, per perseguire 
questo scopo, non possono né santifi care, né sacrifi care le rispettive singolarità, ma 
semplicemente renderle “visibili”.



Philosophical News      Philosophical News      CONVEGNICONVEGNI 119 119

Le relazioni delle sessioni parallele hanno puntualizzato alcuni aspetti e tratta-
to temi complementari a quelli appena presentati. Identifi cando in sintesi nuclei 
tematici ricorrenti, esse hanno contribuito: a far conoscere la condizione del rap-
porto tra istituzioni religiose e stati europei (Russia e paesi da poco emancipatisi 
dall’ateismo di Stato), tra stati e particolari gruppi religiosi (Ebrei); a rifl ettere 
sui limiti del relativismo di Rorty e Vattimo; a presentare il dibattito interno al 
liberalismo e quello interno al collettivismo; a ricordare l’opportunità di rifl ettere 
sul pensiero di autori ormai classici sull’argomento (Rawls, Habermas, Levinas); a 
valutare il contributo di singole confessioni religiose (prospettiva “dogmatica”) o 
di determinate impostazioni fi losofi che (inclusivismo ed esclusivismo in Plantinga 
e Hick); a offrire la testimonianza di esperienze particolari (legislazioni, creazioni 
artistiche, ecc.).

Nonostante la varietà delle tematiche considerate, sono emersi alcuni punti con-
divisi che mi limito a elencare schematicamente: è necessario tenere presente che 
l’agire pubblico non è mai perfettamente razionale, ma ha sempre una componente 
emotiva; la neutralità della sfera pubblica nei confronti della religione è una mera 
astrazione; la secolarizzazione è l’esito di un processo, non una posizione di par-
tenza; è urgente attrezzarsi contro il rischio di una “dittatura razionalistica” e di un 
“assolutismo illuminista”; la ration alone deve essere abbandonata a favore di una 
più concreta e plausibile ration informed from. Molte sono le domande sollevate, 
che impegneranno gli studiosi nel proseguo delle loro ricerche. In particolare si 
tratterà di approfondire l’origine dei diritti umani: un generico spirito cristiano? 
La forma mentis del protestantesimo? L’esigenza delle minoranze in risposta alla 
modernità omologante? La fondazione dei diritti umani è stata comunque presen-
tata quale cartina di tornasole per valutare il rapporto tra religione e sfera pub-
blica, in quanto la fondazione dei diritti umani stessi è o direttamente teologica o 
informata religiosamente attraverso l’antropologia, come suggerisce Finnis ripren-
dendo Tommaso.

Degna di nota la metodologia prescelta: il punto di partenza è quasi sempre sta-
ta l’esperienza concreta, su cui poi si è rifl ettuto in vista di una proposta teoretica. 
I riferimenti ai testi legislativi in vigore o in discussione, i casi di cronaca quali la 
pubblicazione delle vignette anti-islamiche in Danimarca, i saggi di Rushdie e così 
via non sono stati utilizzati solo come esempi emblematici, ma come paradigmi e 
sfi de concrete da affrontare e da cui iniziare a discutere.

In generale si è assistito allo slittamento dallo studio delle dinamiche della se-
colarizzazione alla tematizzazione del rapporto tra istituzioni religiose e stati. La 
controversia tra chi promuove il rapporto tra religioni e dibattito pubblico e chi 
vorrebbe limitarlo, passa attraverso nozioni chiave della fi losofi a politica, quali de-
mocrazia, buon governo, liberalismo. Quest’ultimo, nello specifi co, è dibattuto tra 
il proporre valori autonomi (il caso francese è il più rilevante) e la protezione dei 
valori già esistenti. Anche la prospettiva antropologica deve essere affrontata con 
decisione: quale il rapporto tra cultura e natura? Chi è l’uomo? Che cosa deside-
riamo per lui? Che cosa distingue la persona dal mero cittadino? Le urgenze della 
globalizzazione e l’incalzare dei fl ussi migratori costringono talvolta a mettere da 
parte le grandi costruzioni teoretiche per concentrarsi su questioni pragmatiche: 



120120 CONVEGNICONVEGNI      Philosophical News      Philosophical News

esistono almeno a questo livello punti comuni di collaborazione? Se sì, qual è il 
loro rapporto con teorie più comprensive, ammesso che tale rapporto sia auspi-
cabile?

Il monito più ricorrente è stato l’invito, da una parte, a non dimenticare la le-
zione di Socrate, suicida per blasfemia, e, dall’altra, a non dimenticare il ruolo 
implicito che il cristianesimo ha ricoperto – e ricopre – nella cultura occidentale 
e nell’esperienza americana. Questi due moniti tradiscono i due limiti maggiori 
dell’intero convegno: la non sempre adeguata attenzione alla dimensione storica 
e la talvolta scarsa applicazione di categorie prettamente fi losofi che. Una chiara 
prospettiva diacronica e il saggio uso della tradizione fi losofi ca favorirebbero il su-
peramento di distinzioni sottili e talvolta sofi stiche, proprio come hanno mostrato 
alcune relazioni che hanno fatto un appropriato uso della storia e della fi losofi a. 
Ciò non deve stupire se si considera la composizione della ESPR. Le nazioni mag-
giormente rappresentate sono la Gran Bretagna, la Germania e il Benelux. Assenti 
i paesi di lingua latina, eccenzion fatta per una dignitosa presenza italiana. Tale 
distribuzione geografi ca spiega perché i fenomeni religiosi vengano approfonditi 
dal punto di vista delle altre scienze umane, rischiando di trascurarne l’originali-
tà, la storicità e l’interazione con la fi losofi a. Nell’Europa continentale, infatti, la 
fi losofi a della religione fa parte dei dipartimenti umanistici, a fi anco di sociologia, 
psicologia, teologia, discipline politiche e artistiche, per la maggior parte avvezze 
al metodo ermeneutico. La consapevolezza esplicita di questo aspetto aiuterebbe 
il lavoro del nuovo presidente della ESPR nel biennio 2011-2, Peter Jonkers, già 
attivatosi per organizzare il diciannovesimo convegno dell’associazione in Olanda. 
Questo prossimo appuntamento uffi ciale si preannuncia interessante e fecondo 
come quello appena concluso; esso avrà infatti per tema Mind, Brain and Religion: 
Interpreting Human Nature.

Marco Damonte
Università degli Studi di Genova

marco.damonte@unige.it


