Marco Santambrogio
Verita e liberalismo politico

Many philosophers who thought about democracy in the Twentieth century have
rejected the notion of absolute truth and even that of truth as such. Hans Kelsen
draws a parallel between, on the one hand, philosophical absolutism and autocracy
and, on the other, relativism and democracy. For the very same reasons, Hannah
Arendt directly infers from her democratic conception of politics that truth is to
be rejected. It seems that such views are closely reminiscent of some statements by
John Rawls about the notion of truth. I claim that the similarity is only superficial.
Joshua Coben’s interpretation of some passages of Political Liberalism concerning
truth will be discussed, in an attempt at showing that Rawls’ view is not the No
Concept View, which Coben ascribes to him. Rawls endorses no particular concep-
tion of truth, but be freely uses the notion with its ordinary meaning. The argu-
ments of public reason should start not just from agreed premises, but from true
ones, if that is possible. This is quite consistent with the view that the conclusions
of those arguments are put forward as being only reasonable — not as being true.
Relativism about truth, on the other hand, is definitely inconsistent with Rawls’
conception of public reason and, in particular, cannot jibe with his notion of over-
lapping consensus.

1. I rifiuto della verita assoluta o addirittura della verita zout court &€ comune a
molti teorici della democrazia del Novecento. Hans Kelsen assimila I’assolutismo
filosofico all’autocrazia e il relativismo alla democrazia'. Il suo argomento ¢ questo:
la democrazia ¢ una pratica di compromessi e mediazioni tra punti di vista con-
trapposti, nessuno dei quali & privilegiato. Ma «[s]olo se non ¢ possibile decidere
in via assoluta cosa sia giusto o ingiusto, ¢ consigliabile di discutere il problema
e, dopo la discussione, di sottomettersi a un compromesso». Dunque — questa la
conclusione — bisogna respingere 'idea che esistano valori assoluti.

1 «[Q]Juesto antagonismo [tra assolutismo filosofico e relativismo] sembra essere, per molti
rispetti, analogo all’opposizione fondamentale tra autocrazia e democrazia come a quella tra
i sostenitori, da un lato, dell’assolutismo politico e, dall’altro, del relativismo» (H. Kelsen, La
democrazia, 1l Mulino, Bologna 1981, p. 441).



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 103

Questa fede [nei valori assoluti] conduce irresistibilmente — e sempre ha condotto
— a una situazione in cui chi asserisce di possedere il segreto del bene assoluto reclama
il diritto di imporre la sua opinione come la sua volonta agli altri che sono nell’errore.?

Si puo essere relativisti in molti modi. Non ¢ difficile ad esempio ammettere che
gli esseri umani hanno credenze e preferenze molto diverse: cid che uno ritiene
vero un altro puo ritenere falso, cid cui uno attribuisce valore non ne ha per un
altro. Ma per Kelsen il contrasto tra relativismo e assolutismo investe direttamente
il concetto stesso di verita: «la filosofia relativistica [...] riconosce [...] solo verita
e valori relativi»’.

Hannah Arendt ¢ in sintonia con Kelsen. Ma, invece di concludere che la verita
deve essere relativa, passa direttamente da una concezione della politica democra-
tica al rifiuto della verita tout court:

La verita fattuale, come qualunque altra verita, pretende perentoriamente di essere
riconosciuta e preclude il dibattito, e il dibattito costituisce I'essenza stessa della vita po-
litica. I modi di pensiero e di comunicazione che riguardano la verita, se visti in una pro-
spettiva politica, sono necessariamente imperialistici; non considerano le opinioni degli
altri, mentre considerarle ¢ la caratteristica di qualunque pensiero strettamente politico.*

Sembra che ci sia una forte somiglianza tra questa affermazione della Arendt e
alcune affermazioni di Rawls sul concetto di verita nel liberalismo politico:

Dunque avanzare delle pretese riguardo alla verita fomenta inutilmente il disaccor-
do: scalza i fondamenti della ragione pubblica ed ¢ in conflitto con I'uguale dignita pro-
messa dalla democrazia nelle argomentazioni pubbliche, politiche.’

Queste parole pongono almeno tre problemi distinti, ma non del tutto indi-
pendenti. Il primo ¢ se Rawls e la Arendt intendano la stessa cosa. Il secondo & se
abbiano ragione e se si debba o no fare a meno della verita. Il terzo ¢ se dobbiamo
fare a meno della verita assoluta e ripiegare su quella relativa.

11 punto su cui certamente Kelsen, Arendt e Rawls concordano ¢ che la politica
democratica richiede che le decisioni collettive siano discusse pubblicamente e che
si forniscano ragioni convincenti. Inoltre, sono le regole della discussione pubblica
che stabiliscono se si debba far uso o no del concetto di verita. Abbiamo visto
che secondo Kelsen & «consigliabile discutere il problema e, dopo la discussione,
sottomettersi a un compromesso». Per la Arendt, ancora pill esplicitamente, «il
dibattito costituisce I'essenza stessa della vita politica».

2 Thid. p. 451.

3 Tbid. p. 442.

4 H. Arendt, “Truth and Politics”, Between Past and Future, Penguin, New York 1977, pp.
227-64.

5 «Advancing claims about truth is, then, needlessly divisive: it undermines public reason
and conflicts with the equal standing in public, political arguments that democracy promises» (J.
Rawls, Political Liberalism, Columbia University Press, New York 1996, p. 129).



104 Marco SantameroGio  Philosophical News

Anche secondo Rawls le decisioni politiche riguardo alle linee guida di una con-
cezione politica della giustizia devono essere discusse e giustificate appellandosi ai
valori politici condivisi, al senso comune e ai metodi di indagine condivisi, in modo
che ci si possa aspettare che le conclusioni raggiunte siano sottoscritte ugualmente
da tutti i cittadini, anche se questi hanno concezioni complessive della vita, dei
valori e di altre cose che sono loro proprie e inconciliabili con quelle altrui. Queste
giustificazioni fanno parte della “ragion pubblica”, che fa tutt’uno col liberalismo
politico. Vediamo pitl precisamente di che cosa si tratta.

Le concezioni complessive sono quei complessi di idee che prendono posizione
riguardo alla religione, alla morale, alla politica, alla vita degli esseri umani e a
qualunque altra cosa, inclusa la verita e altre nozioni filosofiche. Le concezioni
complessive motivano gli esseri umani che le sottoscrivono. Sono molte e sono in
conflitto tra loro. Questo conflitto non ¢ in sé una cosa negativa e Mill ne ha fatto
un appassionato elogio. Naturalmente perd in una democrazia, in cui le decisioni
che riguardano la collettivita in linea di principio sono prese da tutti, la diversita
delle concezioni complessive rende difficile individuare e motivare decisioni pub-
bliche convergenti.

Esistono forme di liberalismo che sono concezioni complessive®. Sono elementi
di alcune di queste concezioni I'etica dell’autonomia individuale, la santificazione
della ragione e della scienza moderna e qualche forma di rifiuto della religione,
delle tradizioni, dell’autorita. Questo liberalismo non ¢ accettabile da parte di quei
cattolici, ad esempio, che dopo un lungo periodo di diffidenza, sono venuti a patti
col mondo moderno e aderiscono a qualche forma di democrazia liberale.

Ma il liberalismo politico di Political Liberalism non ¢ di questo tipo, non & una
concezione complessiva. Il suo punto di partenza ¢& il conflitto tra le concezioni
complessive e 'osservazione che esiste comunque un terreno comune per la di-
scussione. Infatti tutte le concezioni complessive ragionevols riconoscono I'impor-
tanza e la centralita dei valori politici che sono quelli fondamentali del liberalismo
politico — i valori dell’egual liberta politica e civile, 'uguaglianza delle opportunita
e cosi via — in quanto riconoscono il criterio della reciprocita’. Dunque I'interse-
zione di tutte le concezioni complessive ragionevoli non & vuota e costituisce un
“consenso per sovrapposizione” (overlapping consensus).

Ora, poiché anche i principi dell’argomentazione razionale sono comuni a
tutti, da quei valori comuni si possono trarre conseguenze riguardo alle leggi e
alle politiche che sono accettabili da parte di tutti i cittadini ragionevoli, liberi
e uguali®. Questo basta perché, nelle sedi pubbliche, i legislatori, i funzionari
pubblici e i magistrati possano dare pubblicamente ragione delle leggi e delle

6 Come quella dello stesso Rawls di A Theory of Justice: «Ma in A Theory of Justice la gius-
tizia come equita ¢ anche presentata come una dottrina liberale comprensiva (sebbene il termine
‘dottrina comprensiva’ non vi compaia), come la dottrina che tutti i membri della societa ben
ordinata che essa descrive difendono» (J.Rawls, “Un riesame dell’idea di ragione pubblica”, in I/
diritto dei popoli, Edizioni di Comunita, Milano 2001, p. 238).

7 1l riconoscimento di questo criterio & un ingrediente essenziale della ragionevolezza.

8 Political Liberalism, 1996, p. 224,



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 105

politiche che votano e che seguono, adempiendo cosi un “duty of civility” mora-
le. E questo il compito della ragion pubblica — «’ideale dei cittadini democratici
che cercano di trattare le questioni politiche in modo conforme ai valori pubblici
che ci si puo ragionevolmente aspettare che tutti gli altri approvino», un ideale
che «esprime anche la volonta di ascoltare quello che gli altri hanno da dire e
di essere pronti ad accettare aggiustamenti e modifiche ragionevoli del proprio
punto di vista»’.

Proprio perché tutte le persone ragionevoli devono poter trovare ragionevoli
le conclusioni ottenute dalla ragion pubblica, quest’ultima deve osservare limiti
molto stretti. Deve innanzitutto rispettare certi principi generali che riguardano
il giudizio, I'inferenza, 'evidenza, senza i quali non si avrebbe giustificazione, ma
solo retorica e propaganda. Inoltre, ci sono limiti che riguardano le premesse a
cui & lecito fare appello. Ad esempio, non ¢ lecito che nel motivare una propria
decisione sulle questioni fondamentali di giustizia i legislatori facciano appello a
quello che la concezione complessiva loro propria considera una verita, se questa
non ¢ condivisa dal senso comune o non fa parte dei risultati non controversi della
ricerca scientifica. Quelle che una sola concezione complessiva particolare con-
sidera verita non sono quindi (normalmente'®) disponibili per essere usate come
premesse in una giustificazione condotta secondo i canoni della ragione pubblica.

Rawls sostiene che «in un regime costituzionale con judicial review la ragion
pubblica ¢ la ragione della sua corte supremax»'!. Ebbene,

i giudici non possono, ovviamente, invocare la loro morale personale, né gli ideali e
le virtd della morale in generale. Devono considerare irrilevanti queste cose. Non posso-
no, ugualmente, invocare le proprie posizioni religiose o filosofiche, né quelle di altri, e
non possono citare i valori politici senza restrizioni. Devono invece fare appello ai valori
politici che pensano facciano parte dell’interpretazione pit ragionevole della concezione
pubblica e dei suoi valori politici di giustizia e di ragione pubblica. Questi sono valori
che essi credono, in buona fede come richiede il dovere di civilta, che ci si possa ragione-
volmente aspettare che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, sottoscrivano.'?

2. Dopo aver cosi brevemente esposto 'idea di ragion pubblica di Rawls, esa-
miniamo il ruolo che vi ha il concetto di verita. Alcuni commentatori di Rawls (ad

9 Tbid. p. 253.

10 Cisono eccezioni, che Rawls discute in “The Idea of Public Reason”, § 8, in Political Lib-
eralism e di nuovo in “The Idea of Public Reason Revisited”, Collected Papers, S.Freeman ed.,
Harvard University Press, Cambridge, Mass. 1999, pp. 573-615.

11 Political Liberalism, 1996 p. 231.

12 «The justices cannot, of course, invoke their own personal morality, nor the ideals and
virtues of morality generally. Those they must view as irrelevant. Equally, they cannot invoke
their or other people’s religious or philosophical views. Nor can they cite political values without
restriction. Rather, they must appeal to the political values they think belong to the most reason-
able understanding of the public conception and its political values of justice and public reason.
These are values that they believe in good faith, as the duty of civility require, that all citizens, as
reasonable and rational might reasonably be expected to endorse» (Ibid, p. 236).



106 Marco SantameroGio  Philosophical News

esempio Joshua Cohen'®) hanno sostenuto che, proprio per i limiti che la ragione
pubblica deve osservare, alcuni concetti non possono trovarvi posto. Ad esempio,
non vi trova posto il concetto di salvezza associato a quello di un Dio trascendente,
che appartiene solo ad alcune concezioni complessive, ma non a tutte'®. Questi
stessi commentatori leggono nei seguenti passi di Rawls I'intenzione di escludere
lo stesso concetto di verita dalla ragion pubblica:

[Tl liberalismo politico] non usa (né rifiuta) il concetto di verita; non mette neppure
in discussione quel concetto e non dice nemmeno che il concetto di verita e la propria
idea del ragionevole siano la stessa cosa. Invece, nei propri limiti, la concezione politica
fa a meno del concetto di verita.”

Una volta che si accetti il fatto che un ragionevole pluralismo & una condizione per-
manente della cultura pubblica sotto istituzioni libere, I'idea del ragionevole ¢ pit adatta
a costituire una parte della base della giustificazione pubblica di un regime costituzio-
nale dell’idea di verita morale. Sostenere che una concezione politica & vera e per questa
sola ragione 'unica base adeguata per la pubblica ragione ¢ motivo di esclusione ed ¢&
perfino settario e quindi una probabile causa di divisione politica.'®

Come ho detto, abbiamo qui due problemi distinti. Il primo & quello esegetico:
¢ proprio questo —la pura e semplice esclusione del concetto di verita dalla ragion
pubblica — ¢io che intende Rawls? 1l secondo ¢ se davvero, qualunque cosa abbia
affermato Rawls, si possa fare a meno del concetto di verita. Cominciamo dal se-
condo problema.

Innanzitutto, evitare completamente di usare il concetto di verita, pur conti-
nuando a usare altri concetti come quelli di giustificazione, di credenza, di co-
noscenza, di affermazione, di ragionevolezza e cosi via, & impossibile. Affermare
qualcosa ¢ lo stesso che affermare che quella cosa ¢ vera: affermare, ad esempio,
che piove ¢ lo stesso che affermare che é vero che piove. Credere che piova ¢ lo
stesso che credere che sia vero che piove; sapere che piove ¢ lo stesso che sapere
che & vero che piove, e cosi via. Tutti i verbi di atteggiamento proposizionale (oltre
ad ‘affermare’, ‘sapere’, ‘credere’, ci sono ‘assumere’, ‘dubitare’, ‘temere’ e tutti
quelli che reggono completive oggettive) si comportano in questo stesso modo. In

13 J. Cohen, Truth and Public Reason, in “Philosophy & Public Affairs”, 37 (2009), n.1, pp.
2-42.

14 «For example, concepts of self-realization, associated with the view that there is an es-
sential human nature that consists in the possession of certain self-governing power, and of
salvation, associated with the idea of a transcendent God, are not available to public reason.
Moreover, Rawls thinks that the concept of truth is unavailable», (ibid. p. 8).

15 «Does not use (or deny) the concept of truth; nor does it question that concept, nor could
it say that the concept of truth and its idea of the reasonable are the same. Rather, within itself,
the political conception does without the concept of truth» (Political Liberalism, p. 127).

16 «Once we accept the fact that reasonable pluralism is a permanent condition of public
culture under free institutions, the idea of the reasonable is more suitable as part of the basis of
public justification for a constitutional regime than the idea of moral truth. Holding a political
conception as true, and for that reason alone the one suitable basis for public reason, is exclu-
sive, even sectarian, and so likely to foster political division» (Political Liberalism, p. 129).



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 107

qualche modo, il concetto di verita ¢ implicito in tutte questi concetti, di cui tutti
facciamo liberamente uso. Inoltre, per usare correttamente il concetto di cono-
scenza dobbiamo sapere che sapere che p implica che p sia vero — cio che distingue
sapere da credere, poiché, anche se ¢ una norma che riguarda la credenza quella
per cui dobbiamo cercare di credere solo cid che ¢ vero, non sempre ci riusciamo.
I linguisti esprimono tutto cio dicendo che ‘sapere’, ma non ‘credere’, & un verbo
fattivo.

Anche a parte il fatto che non sembra possibile fare a meno di usare il concetto
di verita pur continuando a usare i concetti di affermazione, conoscenza eccete-
ra, non ¢& chiaro che vantaggio ne avremmo se potessimo farne a meno. Poiché
affermare, ad esempio, che gli individui hanno un diritto alla liberta di coscienza
¢ proprio la stessa cosa di affermare che ¢ vero che gli individui hanno un diritto
alla liberta di coscienza, anche se ci vietassimo di usare la parola ‘vero’, potremmo
ugualmente dire la maggior parte delle cose che diciamo usandola. La parola ‘vero’
¢ indispensabile solo quando diciamo cose come “Tutto cid che il teste dice ¢ vero’,
poiché non riusciremmo a dire la stessa cosa senza usare ‘vero’, a meno che non
sapessimo esattamente quali affermazioni ha fatto il teste. Ma non sembra che il
liberalismo politico abbia molte occasioni di fare affermazioni del genere. Privan-
doci del termine ‘vero’ rinunciamo ad alcune delle nostre capacita espressive, ma
non a quelle politicamente cruciali.

Sembra dunque che né i teorici politici né altri possano fare a meno del con-
cetto di verita e non si capisce che vantaggi ne trarrebbero se potessero farlo'. Si
potrebbe obiettare che una buona ragione per fare a meno della verita in realta
esiste. Della verita esistono diverse concezioni. Il corrispondentismo & una di que-
ste. Nella filosofia morale ¢ stato fatto proprio ad esempio dall’intuizionismo, il
quale considera veri i giudizi morali quando corrispondano all’ordine indipenden-
te dei valori morali'®. Non tutti sono tuttavia disposti ad ammettere che esista un
tale ordine indipendente. Quelli che non lo ammettono potrebbero voler adottare
una diversa concezione della verita — ad esempio una concezione minimalista'. Si
tratta di concezioni metafisiche diverse della verita, che trovano posto in diverse
concezioni complessive. Esistono anche filosofi che pensano che i giudizi morali e
politici non esprimano nulla che si possa dire vero o falso. Per questi non-cogniti-
visti, un’affermazione come “Ognuno ha diritto alla liberta di coscienza” non & né
vera né falsa, ma esprime un’approvazione, un consiglio, un impegno o qualcosa
di genere. Poiché non si possono sottoscrivere contemporaneamente due di queste
concezioni, nessuna di esse puo entrare nell’ overlapping consensus —'area comune

17 Cohen riconosce tutto cio e ritiene che sia un’ottima ragione per 7o fare a meno del
concetto di verita, contrariamente a quanto afferma la No Concept view, che Cohen attribuisce
a Rawls.

18 «Rational intuitionism conceives of truth in a traditional way by viewing moral judgments
as true when they are both about and accurate to the independent order of moral values» (Po/iti-
cal Liberalism, p. 92).

19 1l minimalismo & stato difeso con buoni argomenti ad esempio da P. Horwich, Truth, 2nd
edition, Oxford University Press, Oxford 1998.



108 Marco SantameroGio  Philosophical News

a tutte le concezioni ragionevoli complessive. Avremmo cosi trovato una ragione
per cui il liberalismo politico, se vuole raggiungere conclusioni condivisibili da
parte di tutti, deve fare a meno di gualungue concezione della verita.

La risposta a questa obiezione ¢ abbastanza ovvia. Un conto & usare un concetto
come quello di verita, un altro ¢ adottare una teoria o una concezione del concet-
to. Tutti, anche i bambini, sanno che cosa vuol dire affermare, discutere, sapere,
e usano il concetto di verita, ma solo alcuni filosofi hanno teorie della verita. La
stessa cosa vale delle nozioni di ragionevolezza e di giustificazione, di cui sicura-
mente esistono concezioni diverse?. Sarebbe assurdo pretendere che il liberalismo
politico ne faccia a meno. Ugualmente, una teoria psicologica puo far uso di tutti
questi concetti, pur lasciando alla filosofia il compito di chiarirli e di formularne
teorie o concezioni compiute.

Questa distinzione tra 'uso di un concetto e la sua teoria filosofica mi sembra
sufficiente, tra I'altro, per zon cercare di elaborare uno speciale concetto di verita
che sia appropriato alla ragione pubblica, la verita po/itica. Cohen ha invece soste-
nuto che ¢ vantaggioso poter disporre di un concetto del genere, e lo ha caratteriz-
zato con alcuni principi apparentemente ovvi che riguardano la verita e che elenca.
Oltre ai bicondizionali tarskiani, il concetto deve includere alcuni luoghi comuni
sulla verita (che Cohen chiama Attitudes, Correspondence, Contrast, Value e che
non espongo)?'. Ma non ¢ chiaro se quello da lui definito sia un vero e proprio
concetto di veritd. Ad esempio, ¢ essenziale al concetto di verita che tutti usiamo
che esso dia luogo ai ben noti paradossi? E la versione politica di Cohen lo fa? E
necessario rispondere a entrambe queste domande per sapere se il concetto defini-
to da Cohen sia davvero un concetto di verita.

Proprio perché i punti precedenti sono abbastanza ovvi, e certamente Rawls
non li ighorava, mi sembra difficile che con le parole che ho citato volesse sostene-
re che il liberalismo politico debba evitare di usare del tutto il concetto di verita.
Rawls dice invece che ¢ sufficiente ai suoi scopi che le conclusion: della ragion
pubblica e del liberalismo politico siano ragionevoli, e la ragionevolezza puo essere
qualcosa di meno della verita.

Supponiamo che, rispettando questi limiti [della ragione pubblical, riusciamo a con-
seguire un consenso per sovrapposizione su una concezione della giustizia politica. Essa
sara, almeno per il momento, ragionevole. Alcuni potrebbero insistere che aver conse-
guito un tale accordo riflessivo sia di per sé un fondamento sufficiente per considerare
vera quella concezione, o comunque altamente probabile. Ma noi evitiamo questo passo
ulteriore: non & necessario e pud interferire con I'obiettivo pratico di trovare una base
pubblica e condivisa di giustificazione. Per molti il vero, o cid che ¢ ben fondato dal
punto di vista religioso e metafisico, va al di la del ragionevole. L'idea di un consenso per
sovrapposizione lascia che siano individualmente i cittadini, in linea con le loro posizioni
complessive, a fare questo passo.?

20 Vedi A. Ferrara, 2006.

21 J. Cohen, cit., p. 27.

22 «Let us suppose that by respecting these limits [of public reason] we succeed in reaching
an overlapping consensus on a conception of political justice. It will then be, for the moment



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 109

Ecco una citazione che mostra che Rawls non si vieta affatto I'uso del termine
< bl
vero’:

Per quanto ¢ possibile, la conoscenza e i modi di ragionamento che fondano la nostra
affermazione dei principi di giustizia e la loro applicazione ai tratti costituzionali essen-
ziali e ai fondamenti della giustizia devono basarsi sulle verita semplici [sottolineatura
mia, MS] ora ampiamente accettate dai, o disponibili ai, cittadini in generale. Se non
fosse cosi, la concezione politica non fornirebbe una base pubblica di giustificazione.”

Qui Rawls precisa i limiti della ragion pubblica riguardo alle assunzioni utiliz-
zabili. Non tutto quello che qualcuno crede che sia la verita puo intervenire come
premessa nelle giustificazioni della ragion pubblica: la ragion pubblica deve basar-
si su verita che sono disponibili a tutti (e non, si osservi, a cio che tutti credono sia
la verita. Ritorneremo su questo punto)®.

Non & chiaro neppure perché si dovrebbe escludere 'uso di un qualunque
concetto (in quanto distinto da un’assunzione o da un’affermazione) dalla ragio-
ne pubblica. Mi sembra che perfino il concetto di salvezza legato a quello di un
Dio trascendente sia ammissibile nella ragione pubblica. Quasi tutti gli adulti,
compresi gli atei, hanno il concetto, anche quando pensino che sia un concetto
vuoto, sotto cui non cade nulla. E se non avessero il concetto, potremmo sempre
spiegarglielo e cosi lo acquisirebbero. E vero che raramente la ragion pubblica
avra occasione di usare il concetto di salvezza, perché non ci sono molte propo-
sizioni, che siano verita disponibili a tutti, in cui esso compare. Un’eccezione
tuttavia & questa: «Non tutti i cittadini credono di dover perseguire la propria
salvezza e coloro che non lo credono hanno il diritto di comportarsi di conse-
guenza», di cui non ¢ difficile immaginare 'uso in una argomentazione della
ragion pubblica. Il concetto di salvezza dunque non ¢ illegittimo. Del resto non
¢ affatto chiaro come possa un concetto essere illegittimo (anche se puo essere
sconsigliabile usarlo)?.

at least, reasonable. Some might insist that reaching this reflective agreement is itself sufficient
grounds for regarding that conception as true, or at any rate highly probable. But we refrain
from this further step: it is unnecessary and may interfere with the practical aim of finding an
agreed public basis of justification. For many the true, or the religiously and the metaphysically
well-grounded, goes beyond the reasonable. The idea of an overlapping consensus leaves this
step to be taken by citizens individually in line with their own comprehensive views» (Political
Liberalism, p. 153).

23 «As far as possible, the knowledge and ways of reasoning that ground our affirming the
principles of justice and their application to constitutional essentials and basic justice are to
rest on the plain truths [sottolineatura mia, M.S.] now widely accepted, or available, to citizens
generally. Otherwise, the political conception would not provide a public basis of justification»
(Political Liberalism, p. 225).

24 Un altro passo significativo & questo: «Si assume, come sempre, che i giudizi si basino su
informazioni vere» (“Political Constructivism”, PL, p. 96).

25 1 filosofi del linguaggio hanno discusso a lungo le particolarita del connettivo ‘tonk’ e
dell’aggettivo spregiativo ‘boche’, che sono in qualche modo difettosi. Sicuramente pero i con-
cetti di salvezza e di verita non rientrano nella stessa categoria.



110 Marco SantameroGio  Philosophical News

3. Resta da spiegare perché attribuire la verita, oltre alla ragionevolezza, a una
determinata concezione politica sia, secondo Rawls, «<motivo di esclusione e setta-
rio e quindi una probabile causa di divisione politica». E una banale questione di
logica che se due proposizioni sono I’'una la negazione dell’altra, o sono comunque
incompatibili, non possono essere entrambe vere. Dunque se colui che ne crede
una ha ragione, necessariamente colui che crede I'altra ha torto. In questo senso
la verita & singolare. La ragionevolezza invece non ¢ singolare, perché di due pro-
posizioni incompatibili pud essere ragionevole crederne una e ragionevole anche
credere 'altra — anche se ovviamente non & ragionevole credere contemporanea-
mente I'una e I'altra. Ad esempio, in circostanze diverse, e anche nelle stesse circo-
stanze se si dispone di evidenze diverse, puo essere ragionevole credere che piova
e ragionevole anche credere che non piova. Questa ¢ dunque una ragione — non
per fare del tutto a meno della verita, ma per limitarsi a dire che le conclusioni
dell’overlapping consensus sulla giustizia politica sono solo ragionevoli, senza affer-
mare che siano anche vere. Se due persone sostengono due posizioni incompatibili
e ciascuno pensa che la propria sia vera, entrambi sono tenute a sostenere che
quella dell’altra ¢ falsa, ma non vale la stessa cosa per la ragionevolezza: entrambi
possono ammettere che ’avversario & ragionevole, anche se ciascuno continua a
preferire la propria. In questo senso la verita ¢ divisiva e persino settaria, mentre
non lo ¢& la ragionevolezza.

Joshua Cohen ha obiettato a questo ragionamento che non solo la verita, ma
anche altre nozioni di cui la ragione pubblica non puo fare a meno sono singolari.
Due proposizioni incompatibili possono essere entrambe ragionevoli, ma non pos-
sono essere entrambe piz ragionevoli della rivale, né le pia ragionevoli. Inoltre, non
¢ il concetto di verita che crea i conflitti e le divisioni. Se uno pensa che la privacy
sia tra le liberta fondamentali previste dalla giustizia politica e un altro pensa che
non lo sia, le loro posizioni sono conflittuali, tanto quanto se uno pensa che sia
vero che la privacy & tra le liberta fondamentali ecc. e Ialtro che non sia vero. Non
possono aver ragione entrambi. Dire che entrambi potrebbero essere ragionevoli
non fa nulla per togliere né per risolvere il conflitto. Quindi divisione e intolleranza
continuerebbero ad esistere anche se si facesse a meno del concetto di verita (am-
messo che sia possibile).

Una risposta possibile ¢ che Rawls non vuole evitare i conflitti in generale e
riconosce che ¢ inevitabile che anche all’interno della ragion pubblica i conflitti si
diano. Accettare I'idea di ragione pubblica e i principi della sua legittimita «deci-
samente non vuol dire accettare una particolare concezione liberale della giustizia
fino ai minimi dettagli». Anche la «giustizia come fazrness» & solo un esempio di
concezione politica liberale: esistono altre versioni del liberalismo che differiscono
da questa, ad esempio, riguardo alla struttura generale del governo e, poiché ne
differiscono, sono in conflitto con questa. Anche i giudici di una corte suprema
e la corte nel suo complesso possono giungere a conclusioni diverse su ciascun
singolo caso. Poiché sono diverse e in conflitto, ¢ escluso che siano tutte vere. E
importante perd che i giudici «possano credere in buona fede che ci si possa aspet-
tare che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, approvino» ciascuna
delle conclusioni possibili. Se I'approvazione richiedesse la verita, questo non si



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 111

potrebbe dare. E evidente pero che non saranno possibili due conclusioni ciascuna
delle quali sia pit ragionevole dell’altra. E puo ben darsi che non esista nessuna
conclusione possibile che sia la pit ragionevole. Se quella che emerge (forse per
ragioni contingenti e senza essere /a pii ragionevole) resta all’interno dei margini
di ragionevolezza di tutte le concezioni ragionevoli complessive, tutti potranno
approvarla® e 'autorevolezza della corte non sara scalfita.

Si osservi, incidentalmente, che anche i non-cognitivisti, per i quali nessuna con-
cezione politica si pud propriamente dire vera o falsa, non hanno difficolta ad am-
mettere che puo essere ragionevole accettarne una qualunque in una certa classe
(ma, ovviamente, non pit d’una).

Resta da chiarire un punto. Le conclusioni della ragion pubblica sono ragione-
voli, dice Rawls, ma potrebbero non essere vere, per quanto lo riguarda. Il passag-
gio dalla ragionevolezza alla verita (e anche il passaggio inverso, aggiungerei io, che
¢ ugualmente problematico) ¢ lasciato alle concezioni complessive individuali. Ma
se ¢ possibile che le conclusioni della corte suprema, la cui ragione ¢ la ragion pub-
blica, siano ragionevoli ma non vere, come puo la corte affermarle? L'asserzione
come atto linguistico & regolata da norme, la principale delle quali dice che si deve
affermare solo cio che si crede (in alcune versioni pit forti: solo cid che si sa) essere
vero. Ma se la corte suprema si impegna solo sulla ragionevolezza delle proprie
conclusioni e non sulla loro verita, come puo affermatle? Le sue sentenze sono atti
linguistici di quale tipo? Non ho una risposta a queste domande.

Dovrebbe essere chiaro a questo punto che la somiglianza tra la posizione
di Rawls sulla verita e quella della Arendt, espressa dalla citazione qui sopra da
“Truth and Politics”, ¢ solo superficiale. La Arendt sostiene che il concetto di ve-
rita come tale & imperialistico (domineering), perché sarebbe inevitabile che coloro
che credono di conoscere qualcosa e sono quindi convinti che quella cosa sia vera
ignorino le opinioni altrui come non meritevoli di considerazione. Abbiamo visto
invece che per Rawls la ragion pubblica fa obbligo ai giudici della corte suprema,
ad esempio, di considerare la totalita delle posizioni ragionevoli complessive e vieta
loro di usare nelle loro argomentazioni le proposizioni che fanno parte di una sola
posizione — fosse pure la loro. E questo nonostante Rawls ammetta senza difficolta
— a mio parere — che il concetto di verita trova posto nella ragion pubblica (anche
se le sue conclusioni sono presentate solo come ragionevoli e non come vere).

Oltre a cid, Rawls dice molto chiaramente che la semplice verita di una propo-
sizione — ad esempio di una proposizione scientifica — non & condizione sufficiente
perché la ragion pubblica possa assumere quella proposizione come premessa in
una sua argomentazione. Si richiede non solo che la proposizione sia conosciu-
ta come vera — cid che comporta che esistano prove o giustificazioni convincenti
della sua verita — ma che non sia controversa e che sia conosciuta, o possa diven-
tare conosciuta in tempi ragionevoli?’, alla totalita dei cittadini. Se dunque ci6 che

26 Pit precisamente, tutti i giudici potranno «credere in buona fede che ci si possa aspettare
che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, approvino». Non ¢ la stessa cosa.
27 Questa precisazione si trova in “The Idea of Public Reason Revisited”, cit.



112 Marco SantameroGio  Philosophical News

una particolare posizione complessiva crede vero — ad esempio una proposizione
in materia religiosa, come ’esistenza di un’anima immortale nell’embrione — non
trova posto tra le assunzioni di cui pud far uso un’argomentazione della ragion
pubblica, non ¢ perché la ragion pubblica abbia le proprie verita e ignori quelle
altrui. E invece il vincolo per cui le sue conclusioni devono poter essere giudicate
ragionevoli da tutte le persone ragionevoli, che esclude che tali conclusioni si ba-
sino solo su proposizioni che forse sono di fatto vere, ma che attualmente hanno
il consenso solo di alcune, e non di tutte le persone ragionevoli (e non si sa come
convincerle). Si osservi che la maggior parte delle persone religiose e ragionevoli
non avra difficolta ad ammettere che le proposizioni delle loro rispettive confes-
sioni possono essere credute vere, ma non sono conosciute come vere. Si osservi
anche che non ¢ sufficiente che una proposizione sia creduta vera da tutte le posi-
zioni complessive perché la ragion pubblica possa assumerla come premessa in una
propria argomentazione. E possibile ad esempio che tutte le posizioni complessive
in una certa epoca credessero all’esistenza delle streghe. Ma una delle citazioni da
Rawls qui sopra dice chiaramente che «la conoscenza e i modi di ragionamento
che fondano la nostra affermazione dei principi di giustizia e la loro applicazio-
ne ai tratti costituzionali essenziali e ai fondamenti della giustizia devorno basars:
sulle verita semplici [sottolineatura mia, M.S.] ora ampiamente accettate dai, o
disponibili ai, cittadini in generale». Se di fatto le streghe non esistono (e non sono
mai esistite) qualunque decisione presa sulla base di quella credenza comune ¢ in
qualche modo difettosa.

4. Abbiamo parlato finora della verita come di una proprieti di proposizioni.
Secondo il relativismo della verita — quello che Kelsen sembra raccomandare — la
verita ¢ invece una relazione che intercorre tra alcune proposizioni e qualche altra
cosa — individui, epoche, concezioni complessive o altro. Cosi, una proposizione
potrebbe in linea di principio essere vera relativamente a una concezione e falsa
relativamente a un’altra, cioé vera per qualcuno o qualcosa e falsa per qualcuno o
qualcosa. La relativita del concetto di verita sembra a Kelsen condizione necessa-
ria perché abbia luogo una discussione: «[s]olo se non ¢ possibile decidere in via
assoluta cosa sia giusto o ingiusto, ¢ consigliabile di discutere il problema e, dopo
la discussione, di sottomettersi a un compromesso».

Rawls non considera il relativismo della verita. Il suo concetto di verita ¢ quello
tradizionale — “assoluto” o, come preferisco dire, non relazionale. Credo che esi-
stano buone ragioni, che si trovano nell’idea di overlapping consensus, per ignorare
la verita relazionale. .

Prima di esporle, una breve osservazione sulla citazione da Kelsen. E proprio
vero che ha senso discutere un problema solo se non ¢ possibile deciderlo in via
assoluta? A me sembra vero esattamente il contrario. I biologi, come la maggior
parte degli scienziati, non sono particolarmente inclini al relativismo. Mi risulta
tuttavia che ormai da centocinquant’anni la teoria della selezione naturale continui
a costituire un argomento di accese discussioni tra i biologi. E difficile pensare che
si sarebbero avute le stesse discussioni se non si fosse assunto che sara possibile,



Philosophical News  VERITA E LIBERALISMO POLITICO 113

presto o tardi, decidere la questione in via assoluta — che sara cio¢ possibile stabi-
lire se la teoria abbia la proprieta di essere vera o quella di essere falsa (una volta
che si sia accertato, ovviamente, che si tratta di una teoria ben formulata, non vaga,
non circolare eccetera). Infatti, se i biologi fossero convinti che la teoria puo essere
vera per qualcuno o qualcosa — individui, scuole di biologia, visioni del mondo,
concezioni religiose o qualunque altra cosa — e falsa per qualcun altro o qualcos’al-
tro, probabilmente avrebbero evitato la discussione e si sarebbero accontentati di
dividersi in partiti, pro e contro la teoria dell’evoluzione, soddisfatti ciascuno della
propria verita al riguardo.

La stessa cosa vale per la discussione politica. Per vedere come il relativismo del-
la verita anche in questo caso renda vana la discussione, consideriamo di nuovo la
nozione di overlapping consensus che & centrale, come abbiamo visto, nel liberali-
smo politico di Rawls. Loverlapping consensus &, in particolare, un consenso. Parti
diverse, che sottoscrivono concezioni complessive diverse, si trovano a condivide-
re un certo numero di proposizioni, cio¢ ad ammettere che tutte le proposizioni
sottoscritte dall’overlapping consensus sono vere — assolutamente vere. Potrebbe
ciascuna parte ritenere invece che ciascuna di quelle proposizioni sia vera per sé,
senza essere vera per le altre parts? Forse si, ma quello che si perderebbe in questo
caso ¢ il consenso. Le nozioni di consenso e di dissenso perderebbero, infatti, il
loro significato abituale.

Consideriamo un relativista che ritenga che la verita sia relativa alle epoche sto-
riche. Secondo lui, cio¢, una proposizione & vera o falsa solo per una certa epoca
storica. Se avesse ragione, dovremmo dire cose di questo genere: la proposizione
per cui & giusto che alcuni esseri umani siano schiavi di altri & vera per il Seicento e
falsa per il Novecento. (Niente, si badi, dipende da questo particolare modo di re-
lativizzare la verita. Avremmo potuto prendere la verita come relativa a concezioni
religiose o a qualunque altra cosa. Mutatis mutandis, il ragionamento proseguireb-
be nello stesso modo.)

Se io lunedi dicessi che ¢ vero che piove — intendendo dire che ¢ vero relativa-
mente a lunedi che piove, cio¢ che piove lunedi — e voi martedi diceste che non ¢
vero che piove — intendendo dire che non ¢ vero relativamente a martedi che piove,
cio¢ che non piove martedi — & chiaro che non saremmo né d’accordo né in disac-
cordo. Semplicemente parleremmo di cose diverse?. Lo stesso vale se due persone,
collocate rispettivamente nel Seicento e nel Novecento, sostenessero I'una che la
proposizione per cui ¢ giusto che alcuni esseri umani siano schiavi di altri & vera re-
lativamente al Seicento, e I’altra che non & vera relativamente al Novecento. Quelle
due persone non sarebbero in disaccordo. E non sarebbero nemmeno d’accordo
se entrambe ritenessero vera la stessa proposizione, ma ciascuna la ritenesse vera
relativamente alla propria epoca. Alla stessa conclusione si arriva se la verita, invece

28 Questo non vuol dire che persone collocate in momenti diversi del tempo non possano
parlare delle stesse cose e anche contraddirsi. Ad esempio, se qualcuno lunedi dice che piove e
un altro il martedi successivo dice “Ieri non pioveva”, i due si contraddicono. Nel testo perd si
considera solo il caso in cui la proposizione affermata o negata sia la stessa (e sia contingente).
In casi del genere, e salvo eccezioni ricercate, non si ha effettivamente né accordo né disaccordo.



114 Marco SantameroGio  Philosophical News

di essere relativa alle epoche storiche, fosse relativa alle concezioni complessive, o
a qualunque altra cosa.

Si ricorre generalmente al relativismo della verita nelle situazioni in cui sembra
che un conflitto sia insolubile. In questi casi le posizioni dei contendenti appaiono
perfettamente simmetriche o perché le loro ragioni sono ugualmente buone o per-
ché sono entrambi insensibili alle ragioni dell’altro o per ragioni analoghe e non si
vede a quali altre considerazioni ricorrere per risolvere il conflitto. Sembra allora
che sia una buona soluzione quella di dire che hanno ragione entrambi, ciascuno
dal proprio punto di vista. In questo modo il conflitto ¢ risolto, in qualche modo.
Ma il costo da pagare ¢ che ¢ venuto meno anche il dialogo: si ¢ stabilito che i con-
tendenti parlano di cose diverse e non c’é pit ragione di contendere perché non c’e
né accordo né disaccordo tra loro. A queste condizioni evidentemente non si pud
parlare di overlapping consensus.

Marco Santambrogio
Universita degli Studi di Parma
marco.santambrogio@unipr.it

Marco Santambrogio ¢ ordinario di Filosofia del Linguaggio alla Facolta di Lettere dell’Uni-
versita di Parma. Ha lavorato nell’ambito della filosofia analitica principalmente in filosofia del
linguaggio, sulla semantica delle iscrizioni di credenza, il riferimento e la teoria della verita. Tra
i suoi interessi professionali la filosofia morale occupa una posizione non marginale. Alcuni dei
suoi articoli sono stati pubblicati su The Journal of Philosophy, Nous, Synthese, Dialectica. E
socio fondatore della European Society for Analytic Philosophy (ESAP) e della Italian Society
for Analytic Philosophy (SIFA).



