
Marco SantambrogioMarco Santambrogio
Verità e liberalismo politico

Many philosophers who thought about democracy in the Twentieth century have 
rejected the notion of absolute truth and even that of truth as such. Hans Kelsen 
draws a parallel between, on the one hand, philosophical absolutism and autocracy 
and, on the other, relativism and democracy. For the very same reasons, Hannah 
Arendt directly infers from her democratic conception of politics that truth is to 
be rejected. It seems that such views are closely reminiscent of some statements by 
John Rawls about the notion of truth. I claim that the similarity is only superfi cial. 
Joshua Cohen’s interpretation of some passages of Political Liberalism concerning 
truth will be discussed, in an attempt at showing that Rawls’ view is not the No 
Concept View, which Cohen ascribes to him. Rawls endorses no particular concep-
tion of truth, but he freely uses the notion with its ordinary meaning. The argu-
ments of public reason should start not just from agreed premises, but from true 
ones, if that is possible. This is quite consistent with the view that the conclusions 
of those arguments are put forward as being only reasonable – not as being true. 
Relativism about truth, on the other hand, is defi nitely inconsistent with Rawls’ 
conception of public reason and, in particular, cannot jibe with his notion of over-
lapping consensus. 

1. Il rifi uto della verità assoluta o addirittura della verità tout court è comune a 
molti teorici della democrazia del Novecento. Hans Kelsen assimila l’assolutismo 
fi losofi co all’autocrazia e il relativismo alla democrazia1. Il suo argomento è questo: 
la democrazia è una pratica di compromessi e mediazioni tra punti di vista con-
trapposti, nessuno dei quali è privilegiato. Ma «[s]olo se non è possibile decidere 
in via assoluta cosa sia giusto o ingiusto, è consigliabile di discutere il problema 
e, dopo la discussione, di sottomettersi a un compromesso». Dunque – questa la 
conclusione – bisogna respingere l’idea che esistano valori assoluti.

1 «[Q]uesto antagonismo [tra assolutismo fi losofi co e relativismo] sembra essere, per molti 
rispetti, analogo all’opposizione fondamentale tra autocrazia e democrazia come a quella tra 
i sostenitori, da un lato, dell’assolutismo politico e, dall’altro, del relativismo» (H. Kelsen, La 
democrazia, Il Mulino, Bologna 1981, p. 441).



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 103 103

Questa fede [nei valori assoluti] conduce irresistibilmente – e sempre ha condotto 
– a una situazione in cui chi asserisce di possedere il segreto del bene assoluto reclama 
il diritto di imporre la sua opinione come la sua volontà agli altri che sono nell’errore.2

Si può essere relativisti in molti modi. Non è diffi cile ad esempio ammettere che 
gli esseri umani hanno credenze e preferenze molto diverse: ciò che uno ritiene 
vero un altro può ritenere falso, ciò cui uno attribuisce valore non ne ha per un 
altro. Ma per Kelsen il contrasto tra relativismo e assolutismo investe direttamente 
il concetto stesso di verità: «la fi losofi a relativistica […] riconosce […] solo verità 
e valori relativi»3.

Hannah Arendt è in sintonia con Kelsen. Ma, invece di concludere che la verità 
deve essere relativa, passa direttamente da una concezione della politica democra-
tica al rifi uto della verità tout court:

La verità fattuale, come qualunque altra verità, pretende perentoriamente di essere 
riconosciuta e preclude il dibattito, e il dibattito costituisce l’essenza stessa della vita po-
litica. I modi di pensiero e di comunicazione che riguardano la verità, se visti in una pro-
spettiva politica, sono necessariamente imperialistici; non considerano le opinioni degli 
altri, mentre considerarle è la caratteristica di qualunque pensiero strettamente politico.4

Sembra che ci sia una forte somiglianza tra questa affermazione della Arendt e 
alcune affermazioni di Rawls sul concetto di verità nel liberalismo politico:

Dunque avanzare delle pretese riguardo alla verità fomenta inutilmente il disaccor-
do: scalza i fondamenti della ragione pubblica ed è in confl itto con l’uguale dignità pro-
messa dalla democrazia nelle argomentazioni pubbliche, politiche.5 

Queste parole pongono almeno tre problemi distinti, ma non del tutto indi-
pendenti. Il primo è se Rawls e la Arendt intendano la stessa cosa. Il secondo è se 
abbiano ragione e se si debba o no fare a meno della verità. Il terzo è se dobbiamo 
fare a meno della verità assoluta e ripiegare su quella relativa.

Il punto su cui certamente Kelsen, Arendt e Rawls concordano è che la politica 
democratica richiede che le decisioni collettive siano discusse pubblicamente e che 
si forniscano ragioni convincenti. Inoltre, sono le regole della discussione pubblica 
che stabiliscono se si debba far uso o no del concetto di verità. Abbiamo visto 
che secondo Kelsen è «consigliabile discutere il problema e, dopo la discussione, 
sottomettersi a un compromesso». Per la Arendt, ancora più esplicitamente, «il 
dibattito costituisce l’essenza stessa della vita politica».

2 Ibid. p. 451.
3 Ibid. p. 442.
4 H. Arendt, “Truth and Politics”, Between Past and Future, Penguin, New York 1977, pp. 

227-64.
5 «Advancing claims about truth is, then, needlessly divisive: it undermines public reason 

and confl icts with the equal standing in public, political arguments that democracy promises» (J. 
Rawls, Political Liberalism, Columbia University Press, New York 1996, p. 129).



104104 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

Anche secondo Rawls le decisioni politiche riguardo alle linee guida di una con-
cezione politica della giustizia devono essere discusse e giustifi cate appellandosi ai 
valori politici condivisi, al senso comune e ai metodi di indagine condivisi, in modo 
che ci si possa aspettare che le conclusioni raggiunte siano sottoscritte ugualmente 
da tutti i cittadini, anche se questi hanno concezioni complessive della vita, dei 
valori e di altre cose che sono loro proprie e inconciliabili con quelle altrui. Queste 
giustifi cazioni fanno parte della “ragion pubblica”, che fa tutt’uno col liberalismo 
politico. Vediamo più precisamente di che cosa si tratta.

Le concezioni complessive sono quei complessi di idee che prendono posizione 
riguardo alla religione, alla morale, alla politica, alla vita degli esseri umani e a 
qualunque altra cosa, inclusa la verità e altre nozioni fi losofi che. Le concezioni 
complessive motivano gli esseri umani che le sottoscrivono. Sono molte e sono in 
confl itto tra loro. Questo confl itto non è in sé una cosa negativa e Mill ne ha fatto 
un appassionato elogio. Naturalmente però in una democrazia, in cui le decisioni 
che riguardano la collettività in linea di principio sono prese da tutti, la diversità 
delle concezioni complessive rende diffi cile individuare e motivare decisioni pub-
bliche convergenti.

Esistono forme di liberalismo che sono concezioni complessive6. Sono elementi 
di alcune di queste concezioni l’etica dell’autonomia individuale, la santifi cazione 
della ragione e della scienza moderna e qualche forma di rifi uto della religione, 
delle tradizioni, dell’autorità. Questo liberalismo non è accettabile da parte di quei 
cattolici, ad esempio, che dopo un lungo periodo di diffi denza, sono venuti a patti 
col mondo moderno e aderiscono a qualche forma di democrazia liberale.

Ma il liberalismo politico di Political Liberalism non è di questo tipo, non è una 
concezione complessiva. Il suo punto di partenza è il confl itto tra le concezioni 
complessive e l’osservazione che esiste comunque un terreno comune per la di-
scussione. Infatti tutte le concezioni complessive ragionevoli riconoscono l’impor-
tanza e la centralità dei valori politici che sono quelli fondamentali del liberalismo 
politico – i valori dell’egual libertà politica e civile, l’uguaglianza delle opportunità 
e così via – in quanto riconoscono il criterio della reciprocità7. Dunque l’interse-
zione di tutte le concezioni complessive ragionevoli non è vuota e costituisce un 
“consenso per sovrapposizione” (overlapping consensus).

Ora, poiché anche i principi dell’argomentazione razionale sono comuni a 
tutti, da quei valori comuni si possono trarre conseguenze riguardo alle leggi e 
alle politiche che sono accettabili da parte di tutti i cittadini ragionevoli, liberi 
e uguali8. Questo basta perché, nelle sedi pubbliche, i legislatori, i funzionari 
pubblici e i magistrati possano dare pubblicamente ragione delle leggi e delle 

6 Come quella dello stesso Rawls di A Theory of Justice: «Ma in A Theory of Justice la gius-
tizia come equità è anche presentata come una dottrina liberale comprensiva (sebbene il termine 
‘dottrina comprensiva’ non vi compaia), come la dottrina che tutti i membri della società ben 
ordinata che essa descrive difendono» (J.Rawls, “Un riesame dell’idea di ragione pubblica”, in Il 
diritto dei popoli, Edizioni di Comunità, Milano 2001, p. 238).

7 Il riconoscimento di questo criterio è un ingrediente essenziale della ragionevolezza.
8 Political Liberalism, 1996, p. 224.



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 105 105

politiche che votano e che seguono, adempiendo così un “duty of civility” mora-
le. È questo il compito della ragion pubblica – «l’ideale dei cittadini democratici 
che cercano di trattare le questioni politiche in modo conforme ai valori pubblici 
che ci si può ragionevolmente aspettare che tutti gli altri approvino», un ideale 
che «esprime anche la volontà di ascoltare quello che gli altri hanno da dire e 
di essere pronti ad accettare aggiustamenti e modifi che ragionevoli del proprio 
punto di vista»9.

Proprio perché tutte le persone ragionevoli devono poter trovare ragionevoli 
le conclusioni ottenute dalla ragion pubblica, quest’ultima deve osservare limiti 
molto stretti. Deve innanzitutto rispettare certi principi generali che riguardano 
il giudizio, l’inferenza, l’evidenza, senza i quali non si avrebbe giustifi cazione, ma 
solo retorica e propaganda. Inoltre, ci sono limiti che riguardano le premesse a 
cui è lecito fare appello. Ad esempio, non è lecito che nel motivare una propria 
decisione sulle questioni fondamentali di giustizia i legislatori facciano appello a 
quello che la concezione complessiva loro propria considera una verità, se questa 
non è condivisa dal senso comune o non fa parte dei risultati non controversi della 
ricerca scientifi ca. Quelle che una sola concezione complessiva particolare con-
sidera verità non sono quindi (normalmente10) disponibili per essere usate come 
premesse in una giustifi cazione condotta secondo i canoni della ragione pubblica.

Rawls sostiene che «in un regime costituzionale con judicial review la ragion 
pubblica è la ragione della sua corte suprema»11. Ebbene,

i giudici non possono, ovviamente, invocare la loro morale personale, né gli ideali e 
le virtù della morale in generale. Devono considerare irrilevanti queste cose. Non posso-
no, ugualmente, invocare le proprie posizioni religiose o fi losofi che, né quelle di altri, e 
non possono citare i valori politici senza restrizioni. Devono invece fare appello ai valori 
politici che pensano facciano parte dell’interpretazione più ragionevole della concezione 
pubblica e dei suoi valori politici di giustizia e di ragione pubblica. Questi sono valori 
che essi credono, in buona fede come richiede il dovere di civiltà, che ci si possa ragione-
volmente aspettare che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, sottoscrivano.12

2. Dopo aver così brevemente esposto l’idea di ragion pubblica di Rawls, esa-
miniamo il ruolo che vi ha il concetto di verità. Alcuni commentatori di Rawls (ad 

9 Ibid. p. 253.
10 Ci sono eccezioni, che Rawls discute in “The Idea of Public Reason”, § 8, in Political Lib-

eralism e di nuovo in “The Idea of Public Reason Revisited”, Collected Papers, S.Freeman ed., 
Harvard University Press, Cambridge, Mass. 1999, pp. 573-615.

11 Political Liberalism, 1996 p. 231.
12 «The justices cannot, of course, invoke their own personal morality, nor the ideals and 

virtues of morality generally. Those they must view as irrelevant. Equally, they cannot invoke 
their or other people’s religious or philosophical views. Nor can they cite political values without 
restriction. Rather, they must appeal to the political values they think belong to the most reason-
able understanding of the public conception and its political values of justice and public reason. 
These are values that they believe in good faith, as the duty of civility require, that all citizens, as 
reasonable and rational might reasonably be expected to endorse» (Ibid, p. 236).



106106 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

esempio Joshua Cohen13) hanno sostenuto che, proprio per i limiti che la ragione 
pubblica deve osservare, alcuni concetti non possono trovarvi posto. Ad esempio, 
non vi trova posto il concetto di salvezza associato a quello di un Dio trascendente, 
che appartiene solo ad alcune concezioni complessive, ma non a tutte14. Questi 
stessi commentatori leggono nei seguenti passi di Rawls l’intenzione di escludere 
lo stesso concetto di verità dalla ragion pubblica:

[Il liberalismo politico] non usa (né rifi uta) il concetto di verità; non mette neppure 
in discussione quel concetto e non dice nemmeno che il concetto di verità e la propria 
idea del ragionevole siano la stessa cosa. Invece, nei propri limiti, la concezione politica 
fa a meno del concetto di verità.15

Una volta che si accetti il fatto che un ragionevole pluralismo è una condizione per-
manente della cultura pubblica sotto istituzioni libere, l’idea del ragionevole è più adatta 
a costituire una parte della base della giustifi cazione pubblica di un regime costituzio-
nale dell’idea di verità morale. Sostenere che una concezione politica è vera e per questa 
sola ragione l’unica base adeguata per la pubblica ragione è motivo di esclusione ed è 
perfi no settario e quindi una probabile causa di divisione politica.16

Come ho detto, abbiamo qui due problemi distinti. Il primo è quello esegetico: 
è proprio questo – la pura e semplice esclusione del concetto di verità dalla ragion 
pubblica – ciò che intende Rawls? Il secondo è se davvero, qualunque cosa abbia 
affermato Rawls, si possa fare a meno del concetto di verità. Cominciamo dal se-
condo problema.

Innanzitutto, evitare completamente di usare il concetto di verità, pur conti-
nuando a usare altri concetti come quelli di giustifi cazione, di credenza, di co-
noscenza, di affermazione, di ragionevolezza e così via, è impossibile. Affermare 
qualcosa è lo stesso che affermare che quella cosa è vera: affermare, ad esempio, 
che piove è lo stesso che affermare che è vero che piove. Credere che piova è lo 
stesso che credere che sia vero che piove; sapere che piove è lo stesso che sapere 
che è vero che piove, e così via. Tutti i verbi di atteggiamento proposizionale (oltre 
ad ‘affermare’, ‘sapere’, ‘credere’, ci sono ‘assumere’, ‘dubitare’, ‘temere’ e tutti 
quelli che reggono completive oggettive) si comportano in questo stesso modo. In 

13 J. Cohen, Truth and Public Reason, in “Philosophy & Public Affairs”, 37 (2009), n.1, pp. 
2-42.

14 «For example, concepts of self-realization, associated with the view that there is an es-
sential human nature that consists in the possession of certain self-governing power, and of 
salvation, associated with the idea of a transcendent God, are not available to public reason. 
Moreover, Rawls thinks that the concept of truth is unavailable», (ibid. p. 8).

15 «Does not use (or deny) the concept of truth; nor does it question that concept, nor could 
it say that the concept of truth and its idea of the reasonable are the same. Rather, within itself, 
the political conception does without the concept of truth» (Political Liberalism, p. 127).

16 «Once we accept the fact that reasonable pluralism is a permanent condition of public 
culture under free institutions, the idea of the reasonable is more suitable as part of the basis of 
public justifi cation for a constitutional regime than the idea of moral truth. Holding a political 
conception as true, and for that reason alone the one suitable basis for public reason, is exclu-
sive, even sectarian, and so likely to foster political division» (Political Liberalism, p. 129).



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 107 107

qualche modo, il concetto di verità è implicito in tutte questi concetti, di cui tutti 
facciamo liberamente uso. Inoltre, per usare correttamente il concetto di cono-
scenza dobbiamo sapere che sapere che p implica che p sia vero – ciò che distingue 
sapere da credere, poiché, anche se è una norma che riguarda la credenza quella 
per cui dobbiamo cercare di credere solo ciò che è vero, non sempre ci riusciamo. 
I linguisti esprimono tutto ciò dicendo che ‘sapere’, ma non ‘credere’, è un verbo 
fattivo.

Anche a parte il fatto che non sembra possibile fare a meno di usare il concetto 
di verità pur continuando a usare i concetti di affermazione, conoscenza eccete-
ra, non è chiaro che vantaggio ne avremmo se potessimo farne a meno. Poiché 
affermare, ad esempio, che gli individui hanno un diritto alla libertà di coscienza 
è proprio la stessa cosa di affermare che è vero che gli individui hanno un diritto 
alla libertà di coscienza, anche se ci vietassimo di usare la parola ‘vero’, potremmo 
ugualmente dire la maggior parte delle cose che diciamo usandola. La parola ‘vero’ 
è indispensabile solo quando diciamo cose come ‘Tutto ciò che il teste dice è vero’, 
poiché non riusciremmo a dire la stessa cosa senza usare ‘vero’, a meno che non 
sapessimo esattamente quali affermazioni ha fatto il teste. Ma non sembra che il 
liberalismo politico abbia molte occasioni di fare affermazioni del genere. Privan-
doci del termine ‘vero’ rinunciamo ad alcune delle nostre capacità espressive, ma 
non a quelle politicamente cruciali.

Sembra dunque che né i teorici politici né altri possano fare a meno del con-
cetto di verità e non si capisce che vantaggi ne trarrebbero se potessero farlo17. Si 
potrebbe obiettare che una buona ragione per fare a meno della verità in realtà 
esiste. Della verità esistono diverse concezioni. Il corrispondentismo è una di que-
ste. Nella fi losofi a morale è stato fatto proprio ad esempio dall’intuizionismo, il 
quale considera veri i giudizi morali quando corrispondano all’ordine indipenden-
te dei valori morali18. Non tutti sono tuttavia disposti ad ammettere che esista un 
tale ordine indipendente. Quelli che non lo ammettono potrebbero voler adottare 
una diversa concezione della verità – ad esempio una concezione minimalista19. Si 
tratta di concezioni metafi siche diverse della verità, che trovano posto in diverse 
concezioni complessive. Esistono anche fi losofi  che pensano che i giudizi morali e 
politici non esprimano nulla che si possa dire vero o falso. Per questi non-cogniti-
visti, un’affermazione come “Ognuno ha diritto alla libertà di coscienza” non è né 
vera né falsa, ma esprime un’approvazione, un consiglio, un impegno o qualcosa 
di genere. Poiché non si possono sottoscrivere contemporaneamente due di queste 
concezioni, nessuna di esse può entrare nell’overlapping consensus – l’area comune 

17 Cohen riconosce tutto ciò e ritiene che sia un’ottima ragione per non fare a meno del 
concetto di verità, contrariamente a quanto afferma la No Concept view, che Cohen attribuisce 
a Rawls.

18 «Rational intuitionism conceives of truth in a traditional way by viewing moral judgments 
as true when they are both about and accurate to the independent order of moral values» (Politi-
cal Liberalism, p. 92).

19 Il minimalismo è stato difeso con buoni argomenti ad esempio da P. Horwich, Truth, 2nd 
edition, Oxford University Press, Oxford 1998.



108108 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

a tutte le concezioni ragionevoli complessive. Avremmo così trovato una ragione 
per cui il liberalismo politico, se vuole raggiungere conclusioni condivisibili da 
parte di tutti, deve fare a meno di qualunque concezione della verità.

La risposta a questa obiezione è abbastanza ovvia. Un conto è usare un concetto 
come quello di verità, un altro è adottare una teoria o una concezione del concet-
to. Tutti, anche i bambini, sanno che cosa vuol dire affermare, discutere, sapere, 
e usano il concetto di verità, ma solo alcuni fi losofi  hanno teorie della verità. La 
stessa cosa vale delle nozioni di ragionevolezza e di giustifi cazione, di cui sicura-
mente esistono concezioni diverse20. Sarebbe assurdo pretendere che il liberalismo 
politico ne faccia a meno. Ugualmente, una teoria psicologica può far uso di tutti 
questi concetti, pur lasciando alla fi losofi a il compito di chiarirli e di formularne 
teorie o concezioni compiute.

Questa distinzione tra l’uso di un concetto e la sua teoria fi losofi ca mi sembra 
suffi ciente, tra l’altro, per non cercare di elaborare uno speciale concetto di verità 
che sia appropriato alla ragione pubblica, la verità politica. Cohen ha invece soste-
nuto che è vantaggioso poter disporre di un concetto del genere, e lo ha caratteriz-
zato con alcuni principi apparentemente ovvi che riguardano la verità e che elenca. 
Oltre ai bicondizionali tarskiani, il concetto deve includere alcuni luoghi comuni 
sulla verità (che Cohen chiama Attitudes, Correspondence, Contrast, Value e che 
non espongo)21. Ma non è chiaro se quello da lui defi nito sia un vero e proprio 
concetto di verità. Ad esempio, è essenziale al concetto di verità che tutti usiamo 
che esso dia luogo ai ben noti paradossi? E la versione politica di Cohen lo fa? È 
necessario rispondere a entrambe queste domande per sapere se il concetto defi ni-
to da Cohen sia davvero un concetto di verità.

Proprio perché i punti precedenti sono abbastanza ovvi, e certamente Rawls 
non li ignorava, mi sembra diffi cile che con le parole che ho citato volesse sostene-
re che il liberalismo politico debba evitare di usare del tutto il concetto di verità. 
Rawls dice invece che è suffi ciente ai suoi scopi che le conclusioni della ragion 
pubblica e del liberalismo politico siano ragionevoli, e la ragionevolezza può essere 
qualcosa di meno della verità.

Supponiamo che, rispettando questi limiti [della ragione pubblica], riusciamo a con-
seguire un consenso per sovrapposizione su una concezione della giustizia politica. Essa 
sarà, almeno per il momento, ragionevole. Alcuni potrebbero insistere che aver conse-
guito un tale accordo rifl essivo sia di per sé un fondamento suffi ciente per considerare 
vera quella concezione, o comunque altamente probabile. Ma noi evitiamo questo passo 
ulteriore: non è necessario e può interferire con l’obiettivo pratico di trovare una base 
pubblica e condivisa di giustifi cazione. Per molti il vero, o ciò che è ben fondato dal 
punto di vista religioso e metafi sico, va al di là del ragionevole. L’idea di un consenso per 
sovrapposizione lascia che siano individualmente i cittadini, in linea con le loro posizioni 
complessive, a fare questo passo.22

20 Vedi A. Ferrara, 2006.
21 J. Cohen, cit., p. 27.
22 «Let us suppose that by respecting these limits [of public reason] we succeed in reaching 

an overlapping consensus on a conception of political justice. It will then be, for the moment 



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 109 109

Ecco una citazione che mostra che Rawls non si vieta affatto l’uso del termine 
‘vero’:

Per quanto è possibile, la conoscenza e i modi di ragionamento che fondano la nostra 
affermazione dei principi di giustizia e la loro applicazione ai tratti costituzionali essen-
ziali e ai fondamenti della giustizia devono basarsi sulle verità semplici [sottolineatura 
mia, MS] ora ampiamente accettate dai, o disponibili ai, cittadini in generale. Se non 
fosse così, la concezione politica non fornirebbe una base pubblica di giustifi cazione.23

Qui Rawls precisa i limiti della ragion pubblica riguardo alle assunzioni utiliz-
zabili. Non tutto quello che qualcuno crede che sia la verità può intervenire come 
premessa nelle giustifi cazioni della ragion pubblica: la ragion pubblica deve basar-
si su verità che sono disponibili a tutti (e non, si osservi, a ciò che tutti credono sia 
la verità. Ritorneremo su questo punto)24.

Non è chiaro neppure perché si dovrebbe escludere l’uso di un qualunque 
concetto (in quanto distinto da un’assunzione o da un’affermazione) dalla ragio-
ne pubblica. Mi sembra che perfi no il concetto di salvezza legato a quello di un 
Dio trascendente sia ammissibile nella ragione pubblica. Quasi tutti gli adulti, 
compresi gli atei, hanno il concetto, anche quando pensino che sia un concetto 
vuoto, sotto cui non cade nulla. E se non avessero il concetto, potremmo sempre 
spiegarglielo e così lo acquisirebbero. È vero che raramente la ragion pubblica 
avrà occasione di usare il concetto di salvezza, perché non ci sono molte propo-
sizioni, che siano verità disponibili a tutti, in cui esso compare. Un’eccezione 
tuttavia è questa: «Non tutti i cittadini credono di dover perseguire la propria 
salvezza e coloro che non lo credono hanno il diritto di comportarsi di conse-
guenza», di cui non è diffi cile immaginare l’uso in una argomentazione della 
ragion pubblica. Il concetto di salvezza dunque non è illegittimo. Del resto non 
è affatto chiaro come possa un concetto essere illegittimo (anche se può essere 
sconsigliabile usarlo)25.

at least, reasonable. Some might insist that reaching this refl ective agreement is itself suffi cient 
grounds for regarding that conception as true, or at any rate highly probable. But we refrain 
from this further step: it is unnecessary and may interfere with the practical aim of fi nding an 
agreed public basis of justifi cation. For many the true, or the religiously and the metaphysically 
well-grounded, goes beyond the reasonable. The idea of an overlapping consensus leaves this 
step to be taken by citizens individually in line with their own comprehensive views» (Political 
Liberalism, p. 153).

23 «As far as possible, the knowledge and ways of reasoning that ground our affi rming the 
principles of justice and their application to constitutional essentials and basic justice are to 
rest on the plain truths [sottolineatura mia, M.S.] now widely accepted, or available, to citizens 
generally. Otherwise, the political conception would not provide a public basis of justifi cation» 
(Political Liberalism, p. 225).

24 Un altro passo signifi cativo è questo: «Si assume, come sempre, che i giudizi si basino su 
informazioni vere» (“Political Constructivism”, PL, p. 96).

25 I fi losofi  del linguaggio hanno discusso a lungo le particolarità del connettivo ‘tonk’ e 
dell’aggettivo spregiativo ‘boche’, che sono in qualche modo difettosi. Sicuramente però i con-
cetti di salvezza e di verità non rientrano nella stessa categoria. 



110110 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

3. Resta da spiegare perché attribuire la verità, oltre alla ragionevolezza, a una 
determinata concezione politica sia, secondo Rawls, «motivo di esclusione e setta-
rio e quindi una probabile causa di divisione politica». È una banale questione di 
logica che se due proposizioni sono l’una la negazione dell’altra, o sono comunque 
incompatibili, non possono essere entrambe vere. Dunque se colui che ne crede 
una ha ragione, necessariamente colui che crede l’altra ha torto. In questo senso 
la verità è singolare. La ragionevolezza invece non è singolare, perché di due pro-
posizioni incompatibili può essere ragionevole crederne una e ragionevole anche 
credere l’altra – anche se ovviamente non è ragionevole credere contemporanea-
mente l’una e l’altra. Ad esempio, in circostanze diverse, e anche nelle stesse circo-
stanze se si dispone di evidenze diverse, può essere ragionevole credere che piova 
e ragionevole anche credere che non piova. Questa è dunque una ragione – non 
per fare del tutto a meno della verità, ma per limitarsi a dire che le conclusioni 
dell’overlapping consensus sulla giustizia politica sono solo ragionevoli, senza affer-
mare che siano anche vere. Se due persone sostengono due posizioni incompatibili 
e ciascuno pensa che la propria sia vera, entrambi sono tenute a sostenere che 
quella dell’altra è falsa, ma non vale la stessa cosa per la ragionevolezza: entrambi 
possono ammettere che l’avversario è ragionevole, anche se ciascuno continua a 
preferire la propria. In questo senso la verità è divisiva e persino settaria, mentre 
non lo è la ragionevolezza.

Joshua Cohen ha obiettato a questo ragionamento che non solo la verità, ma 
anche altre nozioni di cui la ragione pubblica non può fare a meno sono singolari. 
Due proposizioni incompatibili possono essere entrambe ragionevoli, ma non pos-
sono essere entrambe più ragionevoli della rivale, né le più ragionevoli. Inoltre, non 
è il concetto di verità che crea i confl itti e le divisioni. Se uno pensa che la privacy 
sia tra le libertà fondamentali previste dalla giustizia politica e un altro pensa che 
non lo sia, le loro posizioni sono confl ittuali, tanto quanto se uno pensa che sia 
vero che la privacy è tra le libertà fondamentali ecc. e l’altro che non sia vero. Non 
possono aver ragione entrambi. Dire che entrambi potrebbero essere ragionevoli 
non fa nulla per togliere né per risolvere il confl itto. Quindi divisione e intolleranza 
continuerebbero ad esistere anche se si facesse a meno del concetto di verità (am-
messo che sia possibile).

Una risposta possibile è che Rawls non vuole evitare i confl itti in generale e 
riconosce che è inevitabile che anche all’interno della ragion pubblica i confl itti si 
diano. Accettare l’idea di ragione pubblica e i principi della sua legittimità «deci-
samente non vuol dire accettare una particolare concezione liberale della giustizia 
fi no ai minimi dettagli». Anche la «giustizia come fairness» è solo un esempio di 
concezione politica liberale: esistono altre versioni del liberalismo che differiscono 
da questa, ad esempio, riguardo alla struttura generale del governo e, poiché ne 
differiscono, sono in confl itto con questa. Anche i giudici di una corte suprema 
e la corte nel suo complesso possono giungere a conclusioni diverse su ciascun 
singolo caso. Poiché sono diverse e in confl itto, è escluso che siano tutte vere. È 
importante però che i giudici «possano credere in buona fede che ci si possa aspet-
tare che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, approvino» ciascuna 
delle conclusioni possibili. Se l’approvazione richiedesse la verità, questo non si 



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 111 111

potrebbe dare. È evidente però che non saranno possibili due conclusioni ciascuna 
delle quali sia più ragionevole dell’altra. E può ben darsi che non esista nessuna 
conclusione possibile che sia la più ragionevole. Se quella che emerge (forse per 
ragioni contingenti e senza essere la più ragionevole) resta all’interno dei margini 
di ragionevolezza di tutte le concezioni ragionevoli complessive, tutti potranno 
approvarla26 e l’autorevolezza della corte non sarà scalfi ta.

Si osservi, incidentalmente, che anche i non-cognitivisti, per i quali nessuna con-
cezione politica si può propriamente dire vera o falsa, non hanno diffi coltà ad am-
mettere che può essere ragionevole accettarne una qualunque in una certa classe 
(ma, ovviamente, non più d’una).

Resta da chiarire un punto. Le conclusioni della ragion pubblica sono ragione-
voli, dice Rawls, ma potrebbero non essere vere, per quanto lo riguarda. Il passag-
gio dalla ragionevolezza alla verità (e anche il passaggio inverso, aggiungerei io, che 
è ugualmente problematico) è lasciato alle concezioni complessive individuali. Ma 
se è possibile che le conclusioni della corte suprema, la cui ragione è la ragion pub-
blica, siano ragionevoli ma non vere, come può la corte affermarle? L’asserzione 
come atto linguistico è regolata da norme, la principale delle quali dice che si deve 
affermare solo ciò che si crede (in alcune versioni più forti: solo ciò che si sa) essere 
vero. Ma se la corte suprema si impegna solo sulla ragionevolezza delle proprie 
conclusioni e non sulla loro verità, come può affermarle? Le sue sentenze sono atti 
linguistici di quale tipo? Non ho una risposta a queste domande.

Dovrebbe essere chiaro a questo punto che la somiglianza tra la posizione 
di Rawls sulla verità e quella della Arendt, espressa dalla citazione qui sopra da 
“Truth and Politics”, è solo superfi ciale. La Arendt sostiene che il concetto di ve-
rità come tale è imperialistico (domineering), perché sarebbe inevitabile che coloro 
che credono di conoscere qualcosa e sono quindi convinti che quella cosa sia vera 
ignorino le opinioni altrui come non meritevoli di considerazione. Abbiamo visto 
invece che per Rawls la ragion pubblica fa obbligo ai giudici della corte suprema, 
ad esempio, di considerare la totalità delle posizioni ragionevoli complessive e vieta 
loro di usare nelle loro argomentazioni le proposizioni che fanno parte di una sola 
posizione – fosse pure la loro. E questo nonostante Rawls ammetta senza diffi coltà 
– a mio parere – che il concetto di verità trova posto nella ragion pubblica (anche 
se le sue conclusioni sono presentate solo come ragionevoli e non come vere).

Oltre a ciò, Rawls dice molto chiaramente che la semplice verità di una propo-
sizione – ad esempio di una proposizione scientifi ca – non è condizione suffi ciente 
perché la ragion pubblica possa assumere quella proposizione come premessa in 
una sua argomentazione. Si richiede non solo che la proposizione sia conosciu-
ta come vera – ciò che comporta che esistano prove o giustifi cazioni convincenti 
della sua verità – ma che non sia controversa e che sia conosciuta, o possa diven-
tare conosciuta in tempi ragionevoli27, alla totalità dei cittadini. Se dunque ciò che 

26 Più precisamente, tutti i giudici potranno «credere in buona fede che ci si possa aspettare 
che tutti i cittadini, in quanto ragionevoli e razionali, approvino». Non è la stessa cosa.

27 Questa precisazione si trova in “The Idea of Public Reason Revisited”, cit. 



112112 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

una particolare posizione complessiva crede vero – ad esempio una proposizione 
in materia religiosa, come l’esistenza di un’anima immortale nell’embrione – non 
trova posto tra le assunzioni di cui può far uso un’argomentazione della ragion 
pubblica, non è perché la ragion pubblica abbia le proprie verità e ignori quelle 
altrui. È invece il vincolo per cui le sue conclusioni devono poter essere giudicate 
ragionevoli da tutte le persone ragionevoli, che esclude che tali conclusioni si ba-
sino solo su proposizioni che forse sono di fatto vere, ma che attualmente hanno 
il consenso solo di alcune, e non di tutte le persone ragionevoli (e non si sa come 
convincerle). Si osservi che la maggior parte delle persone religiose e ragionevoli 
non avrà diffi coltà ad ammettere che le proposizioni delle loro rispettive confes-
sioni possono essere credute vere, ma non sono conosciute come vere. Si osservi 
anche che non è suffi ciente che una proposizione sia creduta vera da tutte le posi-
zioni complessive perché la ragion pubblica possa assumerla come premessa in una 
propria argomentazione. È possibile ad esempio che tutte le posizioni complessive 
in una certa epoca credessero all’esistenza delle streghe. Ma una delle citazioni da 
Rawls qui sopra dice chiaramente che «la conoscenza e i modi di ragionamento 
che fondano la nostra affermazione dei principi di giustizia e la loro applicazio-
ne ai tratti costituzionali essenziali e ai fondamenti della giustizia devono basarsi 
sulle verità semplici [sottolineatura mia, M.S.] ora ampiamente accettate dai, o 
disponibili ai, cittadini in generale». Se di fatto le streghe non esistono (e non sono 
mai esistite) qualunque decisione presa sulla base di quella credenza comune è in 
qualche modo difettosa.

4. Abbiamo parlato fi nora della verità come di una proprietà di proposizioni. 
Secondo il relativismo della verità – quello che Kelsen sembra raccomandare – la 
verità è invece una relazione che intercorre tra alcune proposizioni e qualche altra 
cosa – individui, epoche, concezioni complessive o altro. Così, una proposizione 
potrebbe in linea di principio essere vera relativamente a una concezione e falsa 
relativamente a un’altra, cioè vera per qualcuno o qualcosa e falsa per qualcuno o 
qualcosa. La relatività del concetto di verità sembra a Kelsen condizione necessa-
ria perché abbia luogo una discussione: «[s]olo se non è possibile decidere in via 
assoluta cosa sia giusto o ingiusto, è consigliabile di discutere il problema e, dopo 
la discussione, di sottomettersi a un compromesso».

Rawls non considera il relativismo della verità. Il suo concetto di verità è quello 
tradizionale – “assoluto” o, come preferisco dire, non relazionale. Credo che esi-
stano buone ragioni, che si trovano nell’idea di overlapping consensus, per ignorare 
la verità relazionale.

Prima di esporle, una breve osservazione sulla citazione da Kelsen. È proprio 
vero che ha senso discutere un problema solo se non è possibile deciderlo in via 
assoluta? A me sembra vero esattamente il contrario. I biologi, come la maggior 
parte degli scienziati, non sono particolarmente inclini al relativismo. Mi risulta 
tuttavia che ormai da centocinquant’anni la teoria della selezione naturale continui 
a costituire un argomento di accese discussioni tra i biologi. È diffi cile pensare che 
si sarebbero avute le stesse discussioni se non si fosse assunto che sarà possibile, 



Philosophical News      Philosophical News      VERITÀ E LIBERALISMO POLITICOVERITÀ E LIBERALISMO POLITICO 113 113

presto o tardi, decidere la questione in via assoluta – che sarà cioè possibile stabi-
lire se la teoria abbia la proprietà di essere vera o quella di essere falsa (una volta 
che si sia accertato, ovviamente, che si tratta di una teoria ben formulata, non vaga, 
non circolare eccetera). Infatti, se i biologi fossero convinti che la teoria può essere 
vera per qualcuno o qualcosa – individui, scuole di biologia, visioni del mondo, 
concezioni religiose o qualunque altra cosa – e falsa per qualcun altro o qualcos’al-
tro, probabilmente avrebbero evitato la discussione e si sarebbero accontentati di 
dividersi in partiti, pro e contro la teoria dell’evoluzione, soddisfatti ciascuno della 
propria verità al riguardo. 

La stessa cosa vale per la discussione politica. Per vedere come il relativismo del-
la verità anche in questo caso renda vana la discussione, consideriamo di nuovo la 
nozione di overlapping consensus che è centrale, come abbiamo visto, nel liberali-
smo politico di Rawls. L’overlapping consensus è, in particolare, un consenso. Parti 
diverse, che sottoscrivono concezioni complessive diverse, si trovano a condivide-
re un certo numero di proposizioni, cioè ad ammettere che tutte le proposizioni 
sottoscritte dall’overlapping consensus sono vere – assolutamente vere. Potrebbe 
ciascuna parte ritenere invece che ciascuna di quelle proposizioni sia vera per sé, 
senza essere vera per le altre parti? Forse sì, ma quello che si perderebbe in questo 
caso è il consenso. Le nozioni di consenso e di dissenso perderebbero, infatti, il 
loro signifi cato abituale.

Consideriamo un relativista che ritenga che la verità sia relativa alle epoche sto-
riche. Secondo lui, cioè, una proposizione è vera o falsa solo per una certa epoca 
storica. Se avesse ragione, dovremmo dire cose di questo genere: la proposizione 
per cui è giusto che alcuni esseri umani siano schiavi di altri è vera per il Seicento e 
falsa per il Novecento. (Niente, si badi, dipende da questo particolare modo di re-
lativizzare la verità. Avremmo potuto prendere la verità come relativa a concezioni 
religiose o a qualunque altra cosa. Mutatis mutandis, il ragionamento proseguireb-
be nello stesso modo.)

Se io lunedì dicessi che è vero che piove – intendendo dire che è vero relativa-
mente a lunedì che piove, cioè che piove lunedì – e voi martedì diceste che non è 
vero che piove – intendendo dire che non è vero relativamente a martedì che piove, 
cioè che non piove martedì – è chiaro che non saremmo né d’accordo né in disac-
cordo. Semplicemente parleremmo di cose diverse28. Lo stesso vale se due persone, 
collocate rispettivamente nel Seicento e nel Novecento, sostenessero l’una che la 
proposizione per cui è giusto che alcuni esseri umani siano schiavi di altri è vera re-
lativamente al Seicento, e l’altra che non è vera relativamente al Novecento. Quelle 
due persone non sarebbero in disaccordo. E non sarebbero nemmeno d’accordo 
se entrambe ritenessero vera la stessa proposizione, ma ciascuna la ritenesse vera 
relativamente alla propria epoca. Alla stessa conclusione si arriva se la verità, invece 

28 Questo non vuol dire che persone collocate in momenti diversi del tempo non possano 
parlare delle stesse cose e anche contraddirsi. Ad esempio, se qualcuno lunedì dice che piove e 
un altro il martedì successivo dice “Ieri non pioveva”, i due si contraddicono. Nel testo però si 
considera solo il caso in cui la proposizione affermata o negata sia la stessa (e sia contingente). 
In casi del genere, e salvo eccezioni ricercate, non si ha effettivamente né accordo né disaccordo.



114114 MARCO SANTAMBROGIOMARCO SANTAMBROGIO      Philosophical News      Philosophical News

di essere relativa alle epoche storiche, fosse relativa alle concezioni complessive, o 
a qualunque altra cosa.

Si ricorre generalmente al relativismo della verità nelle situazioni in cui sembra 
che un confl itto sia insolubile. In questi casi le posizioni dei contendenti appaiono 
perfettamente simmetriche o perché le loro ragioni sono ugualmente buone o per-
ché sono entrambi insensibili alle ragioni dell’altro o per ragioni analoghe e non si 
vede a quali altre considerazioni ricorrere per risolvere il confl itto. Sembra allora 
che sia una buona soluzione quella di dire che hanno ragione entrambi, ciascuno 
dal proprio punto di vista. In questo modo il confl itto è risolto, in qualche modo. 
Ma il costo da pagare è che è venuto meno anche il dialogo: si è stabilito che i con-
tendenti parlano di cose diverse e non c’è più ragione di contendere perché non c’è 
né accordo né disaccordo tra loro. A queste condizioni evidentemente non si può 
parlare di overlapping consensus.

Marco Santambrogio
Università degli Studi di Parma

marco.santambrogio@unipr.it

Marco Santambrogio è ordinario di Filosofi a del Linguaggio alla Facoltà di Lettere dell’Uni-
versità di Parma. Ha lavorato nell’ambito della fi losofi a analitica principalmente in fi losofi a del 
linguaggio, sulla semantica delle iscrizioni di credenza, il riferimento e la teoria della verità. Tra 
i suoi interessi professionali la fi losofi a morale occupa una posizione non marginale. Alcuni dei 
suoi articoli sono stati pubblicati su The Journal of Philosophy, Nous, Synthese, Dialectica. È 
socio fondatore della European Society for Analytic Philosophy (ESAP) e della Italian Society 
for Analytic Philosophy (SIFA).


