Editoriale
Veritas Redarguens
di Elisa Grimi

“Chi puo sbagliare la porta?”. Parlando della ricerca della verita Aristotele, nel-
la Metafisica, ricorda questo proverbio. Tutti sono in grado di colpire un bersaglio
grande, quale per 'appunto ¢ una porta, mentre risulta pit difficile colpire un
bersaglio piccolo. La ricerca intorno alla verita si presenta dunque per un aspetto
semplice, tutti sono infatti in grado di dire qualche verita in generale, ma per I'altro
difficile, poiché riguarda le verita specifiche. Ciascuno, tuttavia, esprime qualcosa
sulla natura della verita: “come infatti gli occhi delle nottole stanno alla luce del
giorno, cosi anche I'intelletto della nostra anima sta alle cose che per natura sono
le piti note di tutte”.

Sulla scia della definizione aristotelica di filosofia quale scienza della verita, ap-
pare dunque sinora chiara la consistenza del tema che contraddistingue questo
secondo numero. La filosofia viene considerata dallo Stagirita quale conoscenza
teoretica della verita e dunque conoscenza teoretica delle cause (principi primi), e
la causa per cui una cosa & vera ¢ piti vera di quella cosa, ed ¢ maggiormente cio che
¢ quella cosa. In tale prospettiva la verita attinge la sua origine ed € proprio a parti-
re da essa che ogni riflessione trova la sua genesi, il suo sviluppo e la sua fecondita.

Molti sono i saggi che si & scelto di ospitare in questo numero: in primo luo-
go teniamo a ringraziare il professor Hans-Herbert Kogler per averci concesso di
pubblicare in traduzione italiana il suo saggio “Being as Dialogue or: The Ethical
Consequences of Interpretation”, cosi come la rispettiva casa editrice Northwe-
stern University Press. Kogler propone una riflessione stilata in occasione del cin-
quantesimo anniversario dalla prima edizione del celebre testo di Hans-Georg Ga-
damer Veritd e metodo; dopo avere ribadito che il progetto filosofico di Gadamer ¢
orientato a mostrare come il dialogo teso alla verita possa liberare I'interpretazione
da legami concettuali del discorso trascendentale e storicistico cosi da ristabili-
re una comprensione piena dell’esperienza ermeneutica, Kogler avanza dunque
I'ipotesi che al fine di riconoscere pienamente la natura etica dell’altro, occorrano
i metodi che rivelano la piena portata dell’esistenza dell’altro incluse le dimensioni
socio-istituzionali e quelle psicologico-individuali.

Ad aprire il numero ¢ pero l'intervista al professor Bernhard Waldenfels, uno
dei massimi esponenti contemporanei della fenomenologia, il quale sottolinea
come la pretesa di verita che si distacchi da situazioni concrete sia in fondo desti-
nata a ricadere in un’ideologia fondamentalistica. Di qui la contrapposizione pro-
pria di Edmund Husserl di ‘orizzonti’ di verita ad una assolutizzazione della verita.
Woaldenfels tende poi a sottolineare I'importanza di un individuo che risponde



12 Eusa Grmi  Philosophical News

dinnanzi a cio che accade, un rispondere che non & né arbitrario né costrittivo ma
inevitabile: non si puo che rispondere. La filosofia cosi, afferma Waldenfels, rima-
ne viva “soltanto finché il lavoro sulle ‘cose stesse’ mantiene il suo peso sufficiente,
e questo in un lavoro comune selettivo con le scienze, non in una sottomissione
ad esse”. Ma quale ¢ la garanzia del sussistere di quella che un tempo si presenta-
va come philosophia perennis? Suggerisce argutamente Waldenfels lo Stachel des
Fremden, vale a dire il ‘pungolo dell’estraneo’.

Seguono a tale intervista i testi della presentazione della rivista avvenuta lo scor-
so 15 ottobre 2010 presso I'aula Pio XI dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore
di Milano. L’incontro dal provocatorio titolo “Possiamo amare la verita?” & stato
guidato 7z primis dal professor Rémi Brague, dal cui insegnamento deriva il con-
tenuto di questo editoriale. Il prof. Brague, dopo avere delineato un breve profilo
di carattere storico circa il tema in esame, richiama un noto passaggio agostiniano,
seppur raramente messo in evidenza. Si legge nelle Confession: riguardo alla verita:
amant eam lucentem, oderunt eam reguardentem. La verita, sottolinea Agostino, &
lucens, dacché permette di conoscere le cose come un lume puntato su queste, ma
d’altra parte ¢ anche redarguens, vale a dire che la luce ritorna a cio che ’ha emessa
rivelando cio che talvolta ¢ semplice nascondere. Pertanto 'amore che nasce da
una veritas lucens ¢ premessa della conoscenza, consente un controllo sulle cose;
diversamente avviene per la veritas redarguens, pitu difficile da ammettere, seppur
proprio in essa si riveli il pieno amore alla verita in quanto tale. Ed & per questo che
allora I'onesta intellettuale di fronte anche a una verita brutta, rappresenta 'ultima
traccia dell’amore per la verita bella; e la verita, afferma Brague, per essere amata
deve essere buona e bella.

La veritas redarguens consiste dunque in un secondo livello conoscitivo, che
segue alla verstas lucens, e senza la quale non puo darsi una cultura. Infatti una
cultura che affondi le sue radici nella sola verztas lucens sarebbe, seppur forse non
in prima istanza, troppa comoda e a lungo andare vuota. Ma una cultura che con-
sideri la verita per I'unita di questi suoi due aspetti, poiché si illumina ma anche
riprende (red-arguens), allora & una cultura capace di portar frutto, di offrire un
dialogo, di essere per 'appunto dia-logica, di rapportasi, di render conto di quanto
avviene nel mondo, in una societa, nel suo relativo ambito politico ed educativo.

Sempre in occasione della presentazione, all’interrogativo di Brague, al fatto
se sia cioé possibile amare una verita, hanno risposto, i proff. Michele Lenoci e
Letterio Mauro. Lenoci, sulla scia di Max Scheler, ha sottolineato come amore e
conoscenza siano profondamente correlati e come I'incremento del primo renda
possibile un allargamento della seconda. Inoltre il riferimento alla verita si pone
come necessario, in quanto & cio che consente che I'amore sia completo e integrale,
e allo stesso tempo come portavoce di quello sperare senza il quale non ¢ possibile,
seguendo il motto eracliteo, trovare I'insperabile. Mauro ha invece sottolineato
la tendenza relativistica propria dell’epoca contemporanea di porsi nei confronti
del vero, per cui anche per un povero ingenuo sarebbe facile definire la verita, in
quanto somma di cio che si legge e si sente dire continuamente. La stampa, i me-
dia, sottolinea Mauro, in tale senso si offrono spesse volte come buono strumento
per trasmettere un’unica quanto relativa ed esasperata verita. Diversamente da tale



Philosophical News  VEeriTas REDARGUENS 13

atteggiamento si pone quell’'umana e autentica ricerca del vero per cui con Edith
Stein la filosofia sembra poter tornare a desiderare, una filosofia questa che “vuole
la verita nella pitt ampia estensione possibile”, e per cui la sfida che continuamente
si pone per chi & in ricerca non pud che divenire passo dopo passo sempre pitl
interessante, e meritevole di un maggiore approfondimento.

La riflessione prosegue con numerosi contributi che presentano approcci dif-
ferenti al tema della verita. Il saggio del prof. Emilio Baccarini dal titolo “Fare
la verita” propone un confronto tra due paradigmi che leggono la verita come
totalita riportando risultati contrapposti: Georg Wilhelm Friedrich Hegel e Franz
Rosenzweig; giunge poi ad analizzare un terzo paradigma capace di permettere un
approccio ermeneutico, vale a dire Luigi Pareyson. Sottolinea poi Baccarini come
la verita non possa risultare al di fuori di una umana responsabilita.

Differente invece & I'approccio di Marco Buzzoni, il quale in “Verita ed episte-
mologia evoluzionistica” tratta della stretta connessione presente nel programma
dell’epistemologia evoluzionistica tra la teoria dell’evoluzione e la teoria della veri-
ta; afferma Buzzoni che la pretesa di avere un valore di verita, cosa che I’epistemo-
logia evoluzionistica necessariamente solleva, non puo essere spiegata o giustificata
in termini di mera sopravvivenza biologica.

Segue dunque il contributo del prof. Lorenzo Fossati “La verita della parola. La
critica di Ebner all’idealismo e alla filosofia in generale”. In esso vengono prese in
esame le critiche di Ferdinand Ebner all’idealismo hegeliano, ritenuto dal filosofo
austriaco incapace di offrire una spiegazione della dimensione spirituale. Iarticolo
dalla spedita e agile scrittura, dopo aver proposto un’analogia tra Ebner e Jof, il
saltimbanco protagonista del celebre film di Ingmar Bergman I/ settimo sigillo,
propone uno spunto di riflessione a partire dalla prospettiva di Johann Georg Ha-
mann sui limiti propri della ragione e della parola come qualcosa che non puo
essere semplicemente definito come concetto, in modo particolare in una dimen-
sione spirituale e di fede. Fossati conclude quindi il saggio in modo provocatorio
accennando alla possibilita di scoperta di un equilibrio che venga a coniugare il
razionalismo e I'infinitezza della fede. Lasciamo qui pero al lettore di valutare se
per una “operativita” reale della fede occorra una qualche iniziativa, per quanto
nobile, o se forse invece gia nell'insegnamento di Mia, moglie del citato personag-
gio Jof, si possa percepire una risposta, piti semplice di un’argomentazione pro o
contro Dio. Non c’¢ qui spazio per tornare al dialogo del Settimzo sigillo tra Mia e
il Cavaliere, basti richiamare che I'inquietudine del cuore di chi si trova nel film a
giocare la sua ultima partita, per 'appunto a scacchi con la Morte, sembra per un
attimo quasi risolversi nel profumo delle fragole selvatiche appena colte, in una
ciotola di latte, nel silenzio di un crepuscolo; cosi anche quella fede, ‘pena cosi
dolorosa, come amare qualcuno che ¢ Ii fuori al buio e che non si mostra mai per
quanto lo si invochi’, pare trovare il suo conforto: il cavaliere, d'un tratto, torna a
credere.

Originale si presenta poi la riflessione di Michal P. Lynch dal titolo “Thoughts,
the World and Everything in Between”. Lynch osserva essere due i grossi problemi
delle teorie deflazioniste della verita: in primo luogo si chiede come tali conce-
zioni, facendo riferimento a un background cosi esiguo, possano approdare ad



14 Eusa Grmi  Philosophical News

una definizione significativa e adeguata della verita; in secondo luogo come tali
prospettive possano conciliarsi con la nostra intuizione che la verita implichi una
corrispondenza tra il pensiero e il mondo. A risposta di tali dilemmi si pone il sub-
stitutionalism di Christopher Hill: Lynch ne rileva i punti carenti.

A chiudere la sezione dei saggi ¢ il contributo del prof. Marco Santambrogio
“Verita e liberalismo politico”. Egli propone una riflessione sul concetto di verita a
partire dal pensiero di John Rawls. Durante il ventesimo secolo la nozione assoluta
di verita, come anche di verita in quanto tale, & stata spesse volte rifiutata. Si pone
a esempio Hans Kelsen, il quale traccia un parallelo da un lato tra assolutismo
filosofico e autocrazia, dall’altro tra relativismo e democrazia, o ancora Hannah
Arendt, la quale deduce dalla sua concezione democratica che la verita deve essere
respinta. Affini a tali prospettive paiono essere alcune dichiarazioni di John Rawls
riguardo la verita. Sottolinea perd in merito Santambrogio come cio sia vero solo
in apparenza e successivamente discute I'interpretazione del pensiero di Rawls of-
ferta da Joshua Cohen.

Alle sezione dei saggi seguono numerose cronache di recenti convegni e molte
recensioni a nuovi testi. Riteniamo che queste sezioni siano preziose, non soltanto
perché offrono un aggiornamento che ¢ doveroso nel settore della ricerca, ma in
quanto dicono dell’attenzione che tale progetto editoriale ha per il dibattito con-
temporaneo. E infatti soltanto a partire da una coscienza personale, dall’esser desti
sulle cose, che un lavoro manifesta la sua vera scientificita.

Prima pero di lasciare il lettore alla riflessione sul tema proposto, teniamo a fare
una premessa che dice dell’intenzione e della possibilita con cui il presente lavoro
va formandosi. Il tema della verita & certamente un tema arduo, per alcuni versi
fastidioso, ma che tocca in fondo ogni uomo in prima persona, un tema insomma
non facile da scansare. E certo non poca puo essere la confusione innanzi ad una
tematica di cosi vasta portata, come quando capita, aspettando che I’orchestra inzii
a suonare la sua sinfonia, di assistere come a un comizio di accordi tra loro non af-
fini, musicisti intenti ad accordare i propri strumenti, nenie monotone, apparente-
mente insensate. Ma tale squilibrio d’un tratto cessa, e rievocando una celebre im-
magine di von Balthasar, questo avviene quando “il pianoforte suona un /z, perché
tutt’intorno si stabilisca una certa uniformita di suono: si accorda su qualche cosa
di comune”. Si tratta di una verita sinfonica, cosi intitola il testo onde prosegue il
teologo: “[...] La scelta degli strumenti presenti non ¢ casuale. Essi costituiscono
gia, con la diversita delle loro caratteristiche, qualche cosa come un sistema di
coordinate. I'oboe, aiutato forse dal fagotto, fara da contrappunto alla parte degli
archi; tuttavia non sarebbe sufficientemente efficace, se i corni non svolgessero
il compito di sottofondo unitario per il dialogo dei diversi strumenti. La scelta &
determinata dal disegno che provvisoriamente giace, muto, nella partitura aperta”.
E con tale auspicio che affidiamo ora la lettura.



Editorial

Veritas Redarguens
by Elisa Grimi

“Who will miss the door?”. Aristotle quotes this proverb when discussing the
pursuit of truth. Everyone is capable of hitting a large target, such as a door for
instance, while it is far more difficult to hit a small one. The research of truth seems
simple on the one hand, for anyone can state some general truth, while on the
other hand it is difficult, in particular when it concerns specific truths. However,
everyone expresses something about the nature of truth: “as the eyes of bats are
to the light that follows the dawn of day, so also is the mind of our soul to those
things, which above all, are naturally the most splendid”.

In the wake of the Aristotelian definition of philosophy as the science of truth,
the consistency of the theme of our second issue is immediately revealed. The Sta-
girite considers philosophy to be the theoretical knowledge of truth and, therefore,
the theoretical knowledge of causes (first principles); the cause for which a thing is
true is more true than the thing itself, and it is what the thing is more than the thing
itself. From this angle truth draws on its origin and starting from this origin every
reflection finds its genesis, its development, and its fruitfulness.

We have chosen to feature numerous essays in this issue. First of all, we would
like to thank Professor Hans-Herbert Kogler for having kindly granted the pub-
lication of the Italian translation of his essay “Being as Dialogue or: The Ethi-
cal Consequences of Interpretation”, as well as the respective publishing house,
Northwestern University Press. Kogler offers a reflection conceived on the oc-
casion of the fiftieth anniversary of the first edition of Hans-Georg Gadamer’s
renowned work Truth and Method; after having reasserted that Gadamer’s philo-
sophical project is oriented towards revealing how dialogue reaching toward truth
can free interpretation from the conceptual ties of the transcendental and histori-
cist points of view, thus enabling us to restore a full understanding of hermeneutic
experience, Kogler brings forward the hypothesis that in order to fully recognize
the ethical nature of others it is necessary to employ the methods that reveal the
full depth of their existence, including the socio-institutional and psychological-
individual dimensions.

The opening item of the issue is an interview with Professor Bernhard Walden-
fels, one of the leading phenomenological thinkers of our time, who underlines
the consideration that any claim of truth detached from concrete situations is ul-
timately destined to relapse into a fundamentalist ideology. Hence the contrast,
originally formulated by Edmund Husserl, between ‘horizons’ of truth and an
absolutization of truth. Waldenfels also tends to underline the importance of an



16 Eusa Grmi  Philosophical News

individual who responds to what is happening, the response being neither arbi-
trary nor constricting, but rather inevitable: one cannot but respond. Waldenfels
states that philosophy therefore stays alive “only as long as the work on the ‘things
themselves’ maintains its sufficient importance, in a combined, selective effort with
sciences and not in submission to them. But what guarantees the continuation of
what once presented itself as a philosophia perennis? Waldenfels sharply suggests
the Stachel des Fremden, in other words the ‘sting of the alien’.

This interview is followed by the texts of the presentation of the journal that took
place on 15th October 2010 in the Pio XI lecture hall of the Universita Cattolica del
Sacro Cuore in Milan. The conference, which presented the provocative title “Can
we love truth?”, was lead 7# primis by Professor Rémi Brague, whose teachings
gave life to the content of this editorial. After offering a brief historical profile of
the theme in question, Prof. Brague referred to a well-known Augustinian passage
that is, however, rarely spotlighted. One can read in the Confessions about the truth:
amant eam lucentem, oderunt eam reguardentem. Truth, Augustine underlines, is /u-
cens, for it allows things to be known as a light that shines on them, but on the other
hand it is also redarguens, which means that the light returns to that which emitted
it, revealing what is sometimes easily hidden. Therefore the love that originates
from a veritas lucens is a premise of knowledge, and it allows a grasp on things; dif-
ferently from that the veritas redarguens is more difficult to admit, although within
the latter is where a brimming love for truth is revealed. This is why intellectual
honesty even in the presence of an ugly truth represents the last trace of love for
beautiful truth; according to Brague truth, to be loved, must be good and beautiful.

Veritas redarguens thus consists of a second level of knowledge that follows ver:-
tas lucens and without which there cannot be culture. Indeed, a culture that sinks
its roots in verztas lucens alone would be, even if not at first, too convenient and it
would long be sterile. However, a culture that considers truth as the unity of these
two aspects, for truth does illuminate but it also reprimands (red-arguens), is a
culture capable of bearing fruit, of offering a dialogue, of being indeed dza-logic, of
relating to and being aware of what is happening in the world, in society, and in its
relative political and educational fields.

On the occasion of the presentation, professors Michele Lenoci e Letterio Mau-
ro also replied to Brague’s query on the possibility of loving truth. In the wake of
Max Scheler, Lenoci drew attention to the fact that love and knowledge are deeply
correlated, in that an increase of the former enables an amplification of the latter.
Furthermore the reference to truth presents itself as necessary, in that it is what
allows the love to be complete and whole, and at the same time as mouthpiece of
that hope without which, according to Heraclitus, it is impossible to find what is
beyond hope. Mauro, instead, emphasized the relativistic attitude toward truth of
the contemporary age, according to which even a simple-minded man could easily
define truth, it being a sum of things we continuously read and hear about. In this
sense the press and the media, Mauro underlines, often offer themselves as a suit-
able instrument for transmitting a truth that is one, as well as being relative and
exasperated. Differently from this perspective, with Edith Stein philosophy seems
to be able to start hoping once more for a human and authentic search for truth,



Philosophical News  VEeriTas REDARGUENS 17

a philosophy that “desires truth in the greatest possible extension” and for which
the challenge that the seeker constantly faces cannot but become step by step more
interesting and deserving of a more in-depth examination.

The reflection continues with numerous contributions that testify different ap-
proaches toward the topic of truth. Prof. Emilio Baccarini’s paper entitled “Fare la
verita” suggests a comparison between two paradigms that read truth as a totality
but reach opposite results: Georg Wilhelm Friedrich Hegel and Franz Rosenz-
weig; he then analyzes a third paradigm capable of allowing a hermeneutic ap-
proach, which belongs to Luigi Pareyson. Baccarini then underlines how truth
cannot find itself outside the boundaries of human responsibility.

Different is the approach of Marco Buzzoni, who, in “Verita ed epistemologia
evoluzionistica” considers the close connection between the theory of evolution
and the theory of truth found in evolutionist epistemology. Buzzoni states that the
claim to a value of truth, which is necessarily brought up by evolutionist epistemol-
ogy, cannot be explained or justified in terms of mere biological survival.

Prof. Lorenzo Fossati’s “La verita della parola. La critica di Ebner all’idealismo
e alla filosofia in generale” followed. It examines Ferdinand Ebner’s criticisms of
Hegelian idealism, which the Austrian philosopher considers unable to provide
an explanation of the spiritual dimension. The article is written in a quick, ag-
ile fashion; after having proposed an analogy between Ebner and Jof, the street
acrobat protagonist of Ingmar Bergman’s famous film The Seventh Seal, it offers
food for thought starting from Johann Georg Hamann’s perspective on the limits
of reason and language as something that cannot simply be defined as a concept,
in particular in a spiritual dimension of faith. Fossati concludes the paper in a
provocatory manner, hinting at the possibility of discovering a balance that could
combine rationalism and the infiniteness of faith. We shall leave it to the reader to
establish whether for a real “operativeness” of faith there needs to be an initiative,
however noble it may be, or whether an answer that is simpler than an argument
for or against God is instead already present in Mia’s teaching (the wife of the
abovementioned Jof). There is no room here to go over the dialogue of the Seventh
Seal between Mia and the Knight; let it be enough to recall that the unease of those
who, in the film, find themselves playing their last match in the form of a chess
game with Death, seems for an instant almost to find a resolution in the scent of
freshly picked wild strawberries, in a bowl of milk, in the silence of dusk. Likewise
that faith, ‘such a painful trial, like loving someone who is out there in the dark and
never shows himself, however many times he is beckoned’, seems to find comfort:
the knight suddenly starts believing again.

Michal P. Lynch’s reflection entitled “Thoughts, the World and Everything in
Between” presents itself as original. Lynch points out that there are two prominent
problems in deflationary theories of truth; first of all, he wonders how such concep-
tions can come to a significant, adequate definition of truth by basing themselves
on such an exiguous background. Secondly, he asks himself how such perspectives
can be reconciled with our intuition that truth implies a correspondence between
thought and the world. Lynch singles out the weak points of Christopher Hill’s
substitutionalism, which presents itself as an answer to such queries.



18 Eusa Grmi  Philosophical News

Prof. Marco Santambrogio’s contribution, entitled “Verita e liberalismo politi-
co”, was discussed in the conclusion of the section dedicated to essays. He pro-
posed a reflection on the concept of truth starting from John Rawls’ thought. In
the course of the twentieth century, the absolute notion of truth, as well as the one
of truth as such, was often times refused. Some examples are given; Hans Kelsen,
for instance, suggests a parallelism on the one hand between philosophical abso-
lutism and autocracy, and on the other between relativism and democracy. Han-
nah Arendt states that truth must be rejected, deducing this conclusion from her
conception of democracy. Some statements of Rawls about truth bear similarities
to these standpoints. In regard to these, however, Santambrogio underlines how
said similarities are only apparently true and goes on to discuss Joshua Cohen’s
interpretation of Rawls.

Following the essay section, there are numerous accounts of recent conferences
as well as reviews of new texts. We feel that these sections are valuable not only be-
cause they offer the chance to keep updated, as is advisable in the field of research,
but also because they shine a light on the attention with which our editorial project
tackles the contemporary debate. Only starting from personal conscience, from
being vigilant of things does an effort manifest its true scientific nature.

Before leaving the reader to reflect on the theme we proposed, we would like to
make a premise about the intentions and possibilities with which the present proj-
ect is being undertaken. The topic of truth is certainly an arduous topic, even irk-
some under some aspects, but it is a topic that reaches into the depths of everyone
personally and that is therefore not easily dismissed. Indeed there can be no little
confusion when facing a theme so vast; just like when, waiting for the orchestra to
start playing its symphony, one hears an assembly of clashing chords as the musi-
cians are intent on tuning their instruments, a monotonous and seemingly sense-
less tune. However, such imbalance suddenly ceases, and recalling a well-known
image of von Balthasar, this occurs when “someone has struck an A on the piano,
and a certain unity of atmosphere is established around it: they are tuning up for
some common endeavor”. It is a symphonic truth, so reads the title of the theo-
logian’s text that goes on to state: “Nor is the particular selection of instruments
fortuitous: with their graded differences of qualities, they already form a kind of
system of coordinates. The oboe, perhaps supported by the bassoon, will provide
a foil to the corpus of strings, but could not do so effectively if the horns did not
create a background linking the two sides of this counterpoint. The choice of in-
struments comes from the unity that, for the moment, lies silent in the open score
on the conductor’s podium”. And with such a wish, we leave you to enjoy the read.



