Lodovica Maria Zanet, Decifrare 'esperienza. Atti e vissuti in
fenomenologia, Mimesis, Milano 2009. Un volume di pp. 169.

Pochi volumi, come questo, hanno il coraggio di affrontare questioni radicali
e decisive. Se c’¢ una cosa che fa di noi degli esseri umani ¢, infatti, I'esperienza:
fare un’esperienza, predisporre un’esperienza, accumulare esperienza, condividere
I’esperienza, analizzare un’esperienza, trasmettere esperienza... Noi szamz0, in un
certo senso, la nostra esperienza, e diveniamo a seconda dei segni che lasciano in
noi le esperienze che viviamo. Se ¢ vero, come scrive Husserl (e Roberta De Mon-
ticelli lo ricorda nella Prefazione), che “tutta la vita & prendere posizione” e che il
processo di individuazione si fonda sul nesso esperienza-giudizio (si/no, buono/
cattivo...), ¢ anche vero, come insegna John Dewey, che vi & una qualita dell’espe-
rienza che rende alcune esperienze, e non altre, strutturanti e quindi “educative”.

In ogni caso, non si da vita umzana (una vita, cio¢, della coscienza) se non a par-
tire dall’esperienza: forse I’esistenza consiste proprio in questo “attraversare” (ex-
per-ire) il mondo e il tempo e nel “lasciarsi attraversare” dalle cose conservandone
traccia. E questo ¢ possibile soltanto in virtti dell’essercs con il corpo — con i sensi
e le emozioni — perché non v’¢ esperienza che non sia affettivamente connotata.
Ma al tempo stesso richiede I'esercizio di una riflessivita che riscatti dall’opacita
del senso comune ed estragga dall’implicito, distillandolo pazientemente, quel sa-
pere dell’esperienza che, ancorché legato al contatto diretto con le cose, non ¢ mai
immediato. E la domanda di sexso, che nasce dall’esperienza e la interroga, ad ali-
mentare I'avventura (e probabilmente anche I’erranza infinita) del pensiero.Forse
proprio per questo I'esperienza contiene un’ambiguita decisiva: si fa esperienza di
molto, ma non tutto diventa esperienza. Per dirla con Paolo Jedlowski: “I'esperien-
za ¢ qualcosa che si fa semzpre, ma si pud anche non averla 772a:”. L'esperienza viva
(Erlebnis) che si fa continuamente del mondo non da sempre origine a un sapere
esperienziale (Erfahrung), ma quando cid accade avviene un processo che da forma
all’esistenza e produce consapevolezza.

In una civilta in cui stralci sempre pitt ampi dell’esperienza sono stati erosi e
“professionalizzati”, dando vita a un’interminabile schiera di “esperti” (esperti “di
troppo”, come osserva Illich), 'esperienza diretta rischia di essere sempre meno
significativa: ¢’¢ sempre qualcuno che sa come stanno le cose prima e meglio di
noi. L'esperienza, allora, ¢ sempre pit quella di altri (zpse dixit) o quella di tutti e
di nessuno (s7 dice, s7 pensa, sz sa) a cui gia Heidegger riconduceva la curiosita, la
chiacchiera e, in ultima analisi, 'equivoco. Ma questo principio di inautenticita,
se radicalizzato, produce un progressivo allontanamento dai luoghi e dai modi



Philosophical News  REeceNsion 135

dell’esperienza viva e, fatalmente, un’atrofia della coscienza a cui, nell’era della
specializzazione e della tecnica, siamo tutti pericolosamente esposti (ragion per cui
il gia citato Illich attribuiva al lavoro degli “esperti” un potere “dis-abilitante”).
Lesperienza, invece, & sempre “mia”: nell’esperienza il soggetto incontra simul-
taneamente anche se stesso. La perdita dell’esperienza, allora, non corrisponde
soltanto a un impoverimento del mondo, ma anche a un allontanamento da sé.

Lodovica Maria Zanet si addentra nel cuore dell’esperienza, districandosi abil-
mente tra atti e vissuti, nel tentativo di recuperare la consapevolezza di quel contat-
to sorgivo e originario con le cose in cui incontriamo nel contempo noi stessi, e lo
fa tenendo saldamente in mano la lucerna dei grandi fenomenologi della tradizione
(non solo Edmund Husserl, ma anche Adolf Reinach, Moritz Geiger, Edith Stein,
Hedwig Conrad Martius). L'esplorazione condotta in questo volume, del resto, &
“fenomenologica” per antonomasia. La fenomenologia, infatti, & anzitutto descri-
zione dei 7z0di dell’esperienza. E una pedagogia fenomenologica (aggiungo) non
¢ forse altro che descrizione delle condizioni alle quali I'esperienza diventa sapere.
1l richiamo husserliano a un ritorno “alle cose stesse” va proprio nella direzione
di una riappropriazione dell’esperienza che precede la conoscenza — e rispetto alla
quale ogni conoscenza rimane “segnitiva e dipendente” come la geografia nei con-
fronti dell’esperienza viva di una foresta, un prato o un fiume (Merleau-Ponty).

Ma Pesperienza del mondo ¢ anche eccedente rispetto alla conoscenza che ne
possiamo avere, e per questo rappresenta un oggetto inesauribile di ricerca, di
indagine, di riflessione. E al tempo stesso ogni “scienza” risulta sempre precaria
e inadeguata, in quanto rappresenta in certo qual modo il tentativo, piti 0 meno
raffinato, di conferire un ordine e una forma stabile a cio che per sua natura flu-
isce e non permane: la vita. Forse per questo ci sara sempre nell’esperienza un
fondo inconscio, ineffabile, perfino misterioso. E forse per questo la descrizione
dell’esperienza (e quindi la fenomenologia) costituisce un’operazione virtualmente
interminabile.

Daniele Bruzzone
Catholic University of Milan
daniele.bruzzone@unicatt.it



